
4-02-2026

Enseignements de Kôshô Uchiyama Rôshi 

• Shôbôgenzô Maka Hannya Haramitsu de maître Dôgen - extraits

Traduits du japonais et présentés par maître Okumura

Dès le début, le Soûtra de la Prajnâ Paramitâ, le Hannya Shingyô déclare :

« Kanjizai bosatsu gyô jin Hannya Haramita ji shô ken gô un kai ku » :

Quand le  bodhisattva  Avalokiteshvara  pratique la  profonde sagesse,  il

voit que les cinq agrégats sont vides.

Dans son commentaire Dôgen Zenji écrit :

« L'instant  où  le  bodhisattva  Avalokiteshvara  pratique  la  profonde

Sagesse Prajnâ Paramitâ est le corps entier qui voit clairement que les

cinq agrégats sont vides ».

Dans le Soûtra de l'Impermanence répertorié dans le Kshudrakâgama  du

Canon Chinois ( le Zôagon Kyô )  le Bouddha dit :

« Vous devez voir que le corps et les formes sont impermanents. Voir les

choses de cette façon est la façon juste de voir. Une personne qui voit

correctement  le  corps  et  les  formes  éveille  en  elle  l'esprit  de

détachement au corps et aux formes. Une personne qui éveille en elle un

tel esprit de détachement éteint l'avidité et la luxure. Une personne qui

éteint l'avidité et la luxure libère sont esprit. De plus, vous devez voir que

les  sensations,  les  perceptions,  les  formations  karmiques  et  la

consciences sont aussi impermanentes» .  

Les  choses  changent,  l'impermanence  est  leur  nature.  Observer  les

choses et les cinq agrégats ( = le corps/esprit ) de cette manière est la

juste manière de voir les choses et nous pouvons nous en libérer. 

Cependant,  dans  le  Soûtra  de  la  Prajnâpâramitâ  de  la  tradition  du

Mahâyâna, il est dit que l'impermanence est, elle aussi, impermanente.

C'est la vacuité : les phénomènes sont sans nature fixe et permanente.



Dans le neuvième chapitre  du Soûtra « Naître et périr », il est dit : 

« Bodhisattva Mahâsattva, si vous voulez pratiquer la Sagesse Profonde

Prajnâpâramitâ  ne  vous  attachez  pas  à  l'idée  que  le  corps  est

impermanent. Ne soyez pas prisonniers de l'idée que les sensations, les

perceptions,  les  formations  karmiques  et  la  conscience  sont

impermanentes. Pourquoi cele ? Parce que l'impermanence est vacuité.

Puisque  l'impermanence  est  vacuité,  on  ne  peut  pas  l'appeler

« impermanence ». Il n'y a pas d'impermanence en dehorsd de la vacuité.

L'impermanence c'est la vacuité, la vacuité c'est l'impermanence ».

Les  cinq  agrégats  sont  impermanents ;  l'impermanence  est  aussi

impermanente :  tout  est  impermanent  sans  exception  c'est  pourquoi

nous ne pouvons pas nous saisir de quoi que ce soit ; c'est la vacuité.

Chaque soir, je fais une promenade le long de la rivière Uji. Nous pouvons

y  voir  de  grands  tourbillons ;  c'est  très  dangereux  et  personne  ne  s'y

baigne.  Les  cinq  agrégats  (notre  corps/esprit)  sont  semblables  à  ces

tourbillons : chacun des agrégats est connecté au Tout (de l'Univers) de

façon vivante. Ils tounent sans fin sans jamais s'arrêter, sans stagner. 

C'est un peu voir la vie d'une personne comme un film court-metrage :

un nouveau né grandit en un clin d'oeil puis il vieillit et meurt. 

Tous  les  êtres  humains  et  les  autres  êtres  sont  comme  cela.  Tout  est

comme un tourbillon. A la fin du Soûtra du Diamant nous pouvons lire : 

«  Tous les êtres conditionnés sont comme un rêve, des phantômes, des

bulles (dans l'eau), des ombres, des gouttes de rosée, des éclairs (dans le

ciel). C'est comme cela que nous devons voir les êtres ».


