
                                                                                                             14-01-2026

Enseignements de Kôshô Uchiyama Rôshi 

Traduits du japonais et présentés par maître Okumura

Ichi soku issai, issai soku ichi. l'Un est toutes choses, toutes choses est l'Un

La réalité vraie, c'est que la même chose ne se reproduit jamais deux fois.

Nous  avons  l'habitude  de  penser  que  le  printemps,  l'été,  l'automne  et

l'hiver se répètent de la même façon chaque année. Mais est-ce vraiment

bien  la « même chose » qui se passe chaque année ? Certainement pas...

A la même date, le climat sera chaque fois différent d'une année à l'autre.

Nous disons de cet été qu'il est plus chaud ou plus froid que celui de l'an

passé :  cela  varie.  Certe,  les  saisons  reviennent  chaque  année  mais  en

réalité, elles ne se déroulent jamais deux fois de la même façon.

Nous  devons  réaliser  que  les  sciences  naturelles  sont  parfois  un  peu

vagues, nous ne pouvons pas comprendre notre vie à partir de notions si

peu  précises.  La  Vie,  en  elle-même,  n'est  pas  une  question  que  nous

pouvons résoudre au moyen d'un simple examen médical. 

La réalité de nos vies que nous vivons en ce moment même et ici même

est infiniment subtile. 



Ce moment ne peut pas être comparé au passé ou au futur. Cependant,

nous ne pouvons pas dire que les sciences naturelles ne font pas partie de

la Réalité : elles ne sont pas en dehors de la Vie.

Dans L'Eveil de la Foi dans le Grand Véhicule  d'Ashvagosha, nous pouvons

lire : « L'esprit des êtres vivants inclus tous les phénomènes aussi bien au

sein du monde qu'en dehors du monde ».  La façon parfois vague qu'a la

science de voir les choses et la façon subtile de les voir sont toutes deux

incluses dans l'Esprit-Un. Le monde abstrait et le monde qui se trouve au-

delà de l'abstraction sont tous deux inclus dans cette  existence qui est

l'esprit des êtres vivants, le Dharma. 

Habituellement,  chacune  et  chacun  d'entre  nous  voyons  les  choses

comme si nous étions un être parmis l'infinité des êtres ( Un / Tout ).

Mais dans la Voie du Bouddha, mahâ qui veut dire grand, infiniment grand

signifie l'infinité des êtres parmis l'infinité des êtres ( Tout / Tout ).

Le Dharma ( l'Absolu )  et l'Esprit-Un sont comme cela. 

L'infinité des êtres divisé par l'infinité des êtres égale Un mais ce Un est

différent du « un » (1) des mathématiques.

Tout  divisé par Tout,  c'est  à dire la  Réalité qui inclus toutes choses,  est

l'impermanence elle-même :  il n'existe rien d'immuable dans l'univers. 

Dans le Shin Jin Mei ( le Poème sur la Foie en l'Esprit ), nous pouvons 

lire : « ne vous attachez à rien, pas même à l'Unité ». 

Dans la Voie du Bouddha, nous disons :  « l'Un est toutes choses, toutes

choses est l'Un : ichi soku issai, issai soku ichi ».


