
AINSI

AI-JE 

ENTENDU

2025

www.centre-bouddhiste-zen-des-pagodes.be

http://www.centre-bouddhiste-zen-des-pagodes.be/


29-01-2025

Shôbôgenzo Jippo de maître Dôgen : Les Dix Directions

Commenté par Katagiri Rôshi

Maitre Changsha Jingshen dit :  

« Le monde entier dans les Dix Directions est la lumière du Soi. 

Le monde entier dans les Dix Directions est au sein de la lumière du Soi ».

Les  Dix  Directions  représentent  l'Univers  entier :  les  huit  directions

cardinales, le dessus et le dessous. Mais ici, les Dix Directions signifient

quelque chose de plus que la conception ordinaire de l'univers. 

Ordinairement,  nous pensons que lorsque nous sommes nés,  l'univers

était déjà là. Nous sommes nés dans ce monde et ensuite, nous essayons

de le comprendre. Si nous tentons d'appréhender les Dix Directions selon

notre esprit ordinaire, nous ne pouvons pas comprendre ce que Dôgen

Zenji veut dire. Ce qu'il dit ici c'est que nous naissons avec et en même

temps  que  l'Univers  entier :  nous  naissont  avec  les  montagnes,  les

rivières, avec toutes les choses de l'Univers de façon simultanée (c'est-à-

dire  au  même  moment).  C'est  l'enseignement  de  l'interdépendance

dispensé par le Bouddha. Une montagne nous semble très stable. 

En réalité,  elle  bouge.  Les  montagnes sont  vivantes  parcequ'elles  sont

sans cesse dans le processus de la naissance. 

Aussi, notre vie et la vie de la montagne sont là simultanément . 

Jour après jour,  moment après moment, notre vie coexiste exactement

avec les montagnes,  avec toutes choses :  nous ne pouvons pas exister

séparément  les  uns  des autres.  Qu'est-ce  que le  Soi ?   Le Soi  est  une

image du monde vu dans sa totalité et qui surgit complètement libre :

parfois il apparait comme notre soi singulier, parfois comme les arbres,

les oiseaux, les cailloux ; il apparait parfois encore comme l'immensité de

l'espace. 

C'est l'image vraie du Grand Soi que nous possédons déjà, qui est déjà en

nous (= notre nature de Bouddha).



Notre Grand Soi n'est pas séparé des autres, il  est interconnecté (avec

tous les êtres) et fonctionne constament avec les autres existences. 

Où fonctionne-t-il ? Pas dans notre petit territoire à nous : il fonctionne

dans l'immensité de l'Univers. En japonais, ce fonctionnement est appelé

« kômyô ».  Kômyô  signifie  « lumière ».  Le  fonctionnement  du  monde

dans sa totalité  est  la lumière du Soi. Parceque la lumière fonctionne à

chaque instant de moment en moment,  le  monde entier  se manifeste

constament en tant que monde humain :  le monde entier est  alors au

sein même de la lumière du Soi. Quand nous sommes assis (en zazen) sur

notre zafu -notre coussin de méditation- la totalité du vaste Univers vient

en nous en tant que notre corps, notre esprit, en tant que les contenus de

notre  vie  et  nous  pouvons  goûter  la  dimension  profonde  de  notre

existence. Alors, s'il vous plait, acceptez que votre vie et le monde entier

sont une seule et même réalité et prenez en bien soin.  



5-02-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

« La grande Voie de tous les bouddhas, lorsqu'elle est complètement

pénétrée est libération et elle est manifestation. Libération veut dire que

la vie se libère elle-même de la vie mais aussi que la mort se libère elle-

même de la mort. Par conséquent, il y a quitter Vie-et-Mort et il y a entrer

dans Vie-et-Mort ;  les deux sont la grande Voie qui est complètement

pénétrée. Il y a abandonner Vie-et-Mort et il y a traverser Vie-et-Mort ;

les deux sont la grande Voie qui est complètement pénétrée. 

La manifestation est la Vie, la Vie est la manifestation. 

Au moment de la manifestation, il n'y a rien d'autre que la manifestation

totale de la Vie  et il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la

mort ».

La libération, c'est voir la non-forme : une buche de bois n'est pas une

buche de bois par conséquent elle peut devenir de la cendre. 

La manifestation, c'est voir la forme : ici et maintenant, une buche de bois

est cent pourcent une buche de bois. Forme et non-forme, libération et

manifestation  se  nient  l'une  l'autre  mais  au  même  moment,  elle  se

soutiennent l'une l'autre. Voir les deux au même moment, c'est voir la

Réalité.  « La Vie se libère elle-même de la Vie et la Mort se libère elle-

même de la Mort » : la Vie n'est pas figée en tant que Vie ; la Mort n'est

pas figée en tant que Mort. Mais, les concepts « Vie-et-Mort » ne peuvent

pas  changer ;  la  vie  n'est  pas  la  mort,  la  mort  n'est  pas  la  vie.  Nous

sommes  nés  et  nous  vivons  à  travers  les  changements  puis,  nous

mourons. 

A part notre corps/esprit qui changent tout le temps, il n'y a rien d'autre. 

A n'importe quel moment, la vie se nie elle-même pour devenir la mort.

Et quand elle est partie, elle ne revient jamais : c'est l'impermanence et le

non-Soi ( enseigné par Bouddha ).



« Par conséquent, il y a quitter Vie-et-Mort et il y a entrer dans Vie-et-

Mort ; les deux sont la grande Voie qui est complètement pénétrée ».

Vie-et-Mort, c'est transmigrer au sein du samsâra (le cycle des naissances

et  des  morts).  Les  bodhisattvas  ne  restent  pas  dans  le  cycle  des

renaissances de par leur sagesse et ils ne restent pas dans le nirvâna 

(la libération du cycle) par compassion. Ils ne restent ni dans le samsâra ni

dans le nirvâna : ils ne résident nulle part. 

Afin d'aider les autres, les bodhisattvas ont besoin de rester là ou restent

tous les êtres (c'est à dire le cycle des renaissances). Ils n'entrent pas dans

le nirvâna avant  que tous les  êtres n'y  soient  entrés.  Mais  à la  fin,  les

bodhisattvas ne restent pas vraiment dans le samsâra non plus. 

Lorqu'ils pratiquent avec cette attitude, ils sont déjà dans le nirvâna de la

« non-demeure »,  libre  aussi  bien  du  samsâra  que  du  nirvâna  en

transcendant toute distinction entre les deux. 

  

 



12-02-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi.

« Il ya abandonner Vie-et-Mort et il y a traverser Vie-et-Mort ; les deux

sont la grande Voie qui est complètement pénétrée ».

Lorsque le Bouddha Shakyâmuni est entré dans le Parfait Nirvâna, 

le Parinirvâna, il a abandonné Vie-et-Mort ( = le cycle des renaissances).

« Traverser »  veut  dire  traverser  depuis  cette  rive-ci  du  samsâra  pour

gagner l'autre rive, celle du nirvâna. Le Bouddha invite les êtres sensibles

à traverser la rivière et à entrer dans le nirvâna. Abandonner librement

Vie-et-Mort  tout  comme  entrer  librement  dans  Vie-et-Mort,  c'est  la

grande Voie quand elle est complètement pénétrée. 

« La manifestation est la Vie, la Vie est la manifestation. Au moment de la

manifestation, il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la Vie  et

il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la mort ».

Même si Vie-et-Mort n'ont pas de nature en soi, la vie peut devenir la

mort à n'importe quel moment. Mais, lorsque nous sommes en vie, nous

sommes  en  vie  à  cent  pour  cent,  la  mort  n'est  pas  là.  Lorsque  nous

sommes mort, la vie n'est pas là. 

La vie et la mort ne se rencontrent jamais.

Ce n'est jamais moitié/moitié. Nous pouvons être très malade voir même

faire une expérience de mort imminente, nous demeurons en vie à cent

pour cent.  La vie est seulement la vie mais elle est indissociable de la

mort :  elles  ne peuvent être séparées qu'à  travers  nos pensées et  nos

conceptions.



Dans  nos  pensées,  la  vie  est  désirable  alors  que la  mort  ne  l'est  pas.

Lorsque nous pensons à la mort, nous avons peur. Nous nous inquiétons

de ce  qui  va  se  passer  après  notre  mort.  Quand quelqu'un  confiait  à

maître Kôdô Sawaki qu'il ne pouvait pas mourrir car il s'inquiétait du sort

de sa famille après sa disparition, Sawaki Rôshi disait : « Ne vous en faites

donc pas, vous pouvez mourrir ( tranquillement )....

L'autre rive



19-02-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi.

« Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort dans la Mort.

Au moment précis de la manifestation de ce fonctionement, il n'est pas

nécessairement grand ni nécessairement petit. Il n'est pas l'Univers entier

ni une partie de Lui. Il n'est ni éternité ni instant. La Vie de ce moment

présent est au sein de ce fonctionnement ; ce fonctionnement est au sein

de la Vie de ce moment présent ».

« Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort dans la Mort » :

notre naissance, notre vie et notre mort font partie de ce fonctionnement

total.  Nous apparaissons depuis l'entièreté du Ciel et de la Terre, nous

restons pour un temps, nous changeons de formes et de conditions et à

la fin, nous disparaissons pour retourner à l'entiéreté du Ciel et de la Terre

(=l'Univers).  Une graine est plantée au printemps,  elle germe puis elle

pousse. Ensuite, des fleurs éclosent pour devenir des fruits qui produiront

des graines pour la génération suivante. Puis, les fruits disparraisent. 

Dans  ce  processus,  les  plantes  reçoivent  du  soutient  et  de  l'aide  du

réseau de la totalité des êtres (sensibles et insensibles) ; quand elles sont

arrivées à maturité, elles offrent à leur tour quelque chose au réseau.

Tous  les  êtres  sont  connectés,  ils  fonctionnent  ensembles  et  se

soutiennent  les  uns  les  autres.  Nos  vies  sont  des  pièces  de  tissus

produites par le métier à tisser de l'espace/temps. Quand nous regardons

les choses, chacunes d'elles est impermanente, en constant changement ,

sans essence fixe et autonome mais ce travail de tissage continue : notre

existence est le résultat de ce qui nous a été donné par d'autres êtres et

d'autres phénomènes. Que ce soit de façon positive ou négative, ce que

nous faisons maintenant influence les générations suivantes. 



Le  métier  à  tisser  tisse  l'ancien  brocart  de  l'éternité  tandis  que  le

printemps  est  neuf,  frais  et  différent  chaque  année.  Le  printemps  de

l'entièrté du Ciel et de la Terre se manifeste au sein d'un petit bourgeon

de  prunier  qui  éclot  dans  l'air  froid.  Le  petit  bourgeon  actualise  le

printemps du Ciel et de la Terre tout entier. Chaque chose, chaque être

fonctionnent ensemble comme un Tout  sans exclure qui ou quoi que se

soit.  Il  n'y  a  pas  d'observateur  extérieur  et  rien  à  observer  depuis

l'extérieur : il n'est pas possible d'exprimer cette fonction totale avec des

mots ; c'est pour cela qu'à la fin, le Bouddha guarda le silence. 



26-02-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi.

« Au moment précis de la manifestation de ce fonctionement, il n'est pas

nécessairement grand ni nécessairement petit. Il n'est pas l'Univers entier

ni une partie  restreinte de Lui. Il n'est ni l'éternité ni l'instant ». 

Nos vies  sont  des  pièces  de tissus produites  par  le  métier  à  tisser  de

l'espace/temps. Quand  Dôgen  Zenji  dit :  « Au  moment  précis  de  la

manifestation  de  ce  fonctionement » il  veut  dire  que  c'est  à  chaque

instant que nous faisons partie intégrante de ce processus de tissage.

Puisque ce métier à tisser (l'espace/temps) fonctionne constament, il n'y a

pas un seul moment qui ne soit pas un moment de son fonctionnement.

Personne  ne  peut  se  tenir  en  dehors  de  ce  fonctionnement  afin  de

l'observer. Lorsque nous pensons être un observateur (extérieur), notre

« observation » fait partie de cette fonction totale : nous sommes comme

une  goutte  d'eau  au  sein  d'un  vaste  océan  qui  essaie  d'évaluer  sa

petitesse par rapport à l'immensité des eaux. 

« Il n'est pas nécessairement grand ni nécessairement petit ».

Nous comparons notre taille et celle des autres choses en les mesurant.

Je peux dire qu'un sapin ou une montagne sont bien plus grands que moi

mais  comment  pouvons  nous  mesurer  la  fonction  totale  du  métier  à

tisser  de  la  création ?  Nous  en  sommes  une  partie.  Evidemment,  une

partie  est  plus  petite  que  le  Tout,  nous  pouvons  donc  dire  que  nous

sommes petit  et que le métier à tisser est  grand. Cependant, lorsque

nous voyons notre propre vacuité en tant que « zéro » c'est à dire lorsque

nous voyons la non-séparation (la symbiose) entre nous-même et le Tout,

alors,  nous sommes aussi  vaste que le  Tout.  Les Soûtras Bouddhiques

parlent d'une graine de pavot qui abrite le Mont Sumeru ou d'un pore de

la peau qui contient l'eau d'un vaste océan ...



« Il n'est pas l'Univers entier ni une partie restreinte de Lui ». 

Aussi petite et restreinte soit-elle, une partie de l'Univers peut toujours

être  divisée  en  deux.  Ultimement,  « ici »  n'est  qu'une  positision  sans

longeur, sans largeur, sans aucune dimension. « Ici » est une position, 

un point qui n'a pas d'extension dans l'espace : « ici » égale donc zéro.

Puisque zéro n'a pas de frontière avec d'autres choses, ce lieu, « ici »  (1)

n'a pas d'espace (0) mais zéro est aussi l'Univers infini (oo).

Ici (1) = ici (0) = l'infini (oo)

Où que nous soyons, nous sommes dans un endroit particulier au sein de

l'espace mais cet endroit imprègne directement l'Univers entier. 



5-03-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

Au début du chapitre Zenki, maître Dôgen écrit :

« La  grande Voie  de  tous  les  bouddhas,  lorsqu'elle  est  complètement

pénétrée est libération et elle est manifestation. Libération* veut dire que

la vie se libère elle-même de la vie mais aussi que la mort se libère elle-

même de la mort. Par conséquent, il y a quitter Vie-et-Mort et il y a entrer

dans Vie-et-Mort ;  les deux sont la grande Voie qui est complètement

pénétrée. Il y a abandonner Vie-et-Mort et il y a traverser Vie-et-Mort ;

les deux sont la grande Voie qui est complètement pénétrée. 

La manifestation est la Vie, la Vie est la manifestation. 

Au moment de la manifestation, il n'y a rien d'autre que la manifestation

totale de la Vie  et il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la

mort .  Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort dans la

Mort. Au moment précis de la manifestation de ce fonctionnement** 

il  n'est  pas  nécessairement  grand ni  nécessairement  petit.  Il  n'est  pas

l'Univers entier ni une partie de Lui. Il n'est ni l'éternité ni l'instant. 

La Vie de ce moment présent est au sein de ce fonctionnement ; 

ce fonctionnement est au sein de la Vie de ce moment présent ».

A propos du moment précis de la manifestation totale de la Vie et de la

Mort c'est à dire de ce qu'il appele la fonction totale ( Zenki ),  

Dôgen Zenji écrit :  « Il n'est ni l'éternité ni l'instant ».

Nous pouvons diviser le temps en périodes extremements courtes. 

Mais si petite soient-elles, s'il subsiste une durée, nous pouvons encore la

séparer en deux parties : une moitié qui se trouve déjà dans le passé et

une autre moitié qui reste dans le futur. Le moment présent (1) n'a pas de

durée (0). Ce moment présent sans durée devient Un avec le temps qui ne

s 'écoule pas. 



Depuis le big-bang jusqu'à la fin de l'espace/temps, il n'y a qu'un seul et

même moment (l'infini oo) sans aucun segment de temps (sans aucune

durée).  Nous  séparons  et  mesurons  le  temps  à  l'aide  de  différentes

échelles  telles une  journée,  une  semaine,  une  année,  un  siècle,  un

millénaire etc... Mais tous ces segments temporels sont conçus par l'être

humain : ils n'existent pas réellement. En réalité, le temps ne s'écoule pas. 

Pour moi, c'est ce que le mot « éternité » signifie.

Le soi, l'ici-et-maintenant sont tous deux 1=0=oo. 

En tant que soi, chacun de nous est restreint et conditionné au sein de

l'espace/temps.  Nous  ne  pouvons  pas  vivre  à  l'extérieur  de  l'ici-et-

maintenant. Mais, lorsque nous sommes pleinement attentif et éveillé à

l'ici-et-maintenant, l'ici-et-maintenant disparait et devient Un avec l'infini

de  l'espace  et  du  temps.  Même  limité  et  conditionné  par  l'ici-et-

maintenant, nous sommes infinis et sans limites parceque le soi, l'ici-et-

maintenant ne sont pas des entités immuables et indépendantes.

*  « Todatsu »  en  japonais  signifie  ici :  clarifier,  transparence,  pénétrer

complètement (d'après maître Nichijima).

** « Kikan » en japonais suggère la réalisation totale de la vie et de la

mort, de l'apparition et de la disparition à chaque moment = le moment

précis de la manifestation de la fonction totale, « zenki »

(d'après maître Nichijima) 

 



12-03-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

« Au  moment  de  la  manifestation,  il  n'y  a  rien  d'autre  que  la

manifestation totale de la Vie  et il n'y a rien d'autre que la manifestation

totale de la mort . Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort

dans  la  Mort.  Au  moment  précis  de  la  manifestation  de  ce

fonctionnement,  il  n'est  pas  nécessairement  grand  ni  nécessairement

petit. Il n'est pas l'Univers entier ni une partie de Lui. 

Il n'est ni l'éternité ni l'instant. 

La Vie de ce moment présent est au sein de ce fonctionnement ; 

ce fonctionnement est au sein de la Vie de ce moment présent ».

Notre vie ici et maintenant fait partie intégrante du métier à tisser qui

crée l'infini de l'espace/temps. Tous les êtres et le mouvement 

(le fonctionnement) de la totalité du réseau de l'interdépendance sont

sans clivage. La totalité du fonctionnement se manifeste pleinement au

sein de chaque être et au sein de tous les êtres.

 

Maître Dôgen nous dit la même chose dans le Genjôkôan : 

« Lorsqu'un poisson nage, aussi loin qu'il nage, il n'atteint pas la fin de

l'océan. Lorsqu'un oiseau vole, aussi loin qu'il vole, il n'atteint pas la fin du

ciel. Par conséquent, aucun poisson ni aucun oiseau n'ont jamais quitté

l'océan et le ciel depuis les temps anciens. Quand le besoin de l'oiseau ou

du poisson est grande, leur portée est grande. Quand leur besoin est

petit, leur portée est petite. De cette façon, chaque poisson et chaque

oiseau utilise la totalité de l'espace et agit vigoureusement en tout lieu « .



« La Vie ne s'en vient pas, la Vie ne s'en va pas ; la Vie n'apparait pas, elle

ne devient  pas.  Cependant,  la  Vie  est  la  manifestation de la  Fonction

Totale, la Mort est la manifestation de la Fonction Totale. Nous devrions

savoir que parmis les innombrables phénomènes au sein du soi, il y a la

Vie et il y a la Mort ». 

« La Vie ne s'en vient pas, la Vie ne s'en va pas ; la Vie n'apparait pas,

elle ne devient pas ». Chaque chose apparait et disparait : elle  naît, vit et

meurt. Aucun Bouddhiste ne nie la réalité de l'impermanence et du non-

soi,  l'anatman.  Cependant,  lorsque  nous  regardons  attentivement  les

choses ici et maintenant, l'individu disparait. Le soi et les phénomènes ne

sont  pas  figés,  ils  sont  un  ensemble  temporaire  de  causes  et  de

conditions.  Au sein  même du Réseau de  l'Interdépendance,  le  Soi  est

(toujours)  connecté  à  l'entièreté  du monde :  l'ici  fait  Un avec  l'espace

infini et le maintenant fait Un avec l'éternité. C'est pour cette raison que

maître Dôgen dit que rien de s'en vient, rien ne s'en va ; rien ne n'apparait

et rien ne devient. 



Matinée de zazen du samedi 22 mars 2025

Hotsu Bodai Shin, produire l'Esprit d'Eveil : sagesse et compassion

Un enseignement de Dainin Katagiri Rôshi

Pour parler simplement, l'enseignement du Bouddha peut se ramener à

deux points essentiels :   la  sagesse (prajña parâmita)  et  la  compassion

(mahâkaruna  parâmita).  La  sagesse  prajña  est  une  compréhension

profonde de l'impermanence ; la vie émerge et cesse à chaque moment. 

La compassion est une compréhension profonde de l'interdépendance ;

toutes les existences sont interconnectées. La compassion du Bouddha

est enfouie très profondément au sein de nos vies, c'est la forme de notre

existence même. Notre corps/esprit est produit par la compassion. Notre

vie  et  toutes  les  vies,  tous  ce  que  nous  voyons  et  entendons,  est  la

manifestion totale du coeur chaud et compassionné du Bouddha.

Quoique  nous  puissions  ressentir,  penser  ou  faire,  la  compassion  du

Bouddha  est  là.  Nous  ne  pouvons  pas  vraiment  le  voir  mais  notre

existence  et  toutes  les  existences  sont  constament  supportées  par  la

compassion du Bouddha (=l'activité de l'Univers). Lui faire confiance, c'est

la foi. La foi, selon le bouddhisme consiste à rechercher et à s'ouvrir sans

cesse à  la  compassion du Bouddha.  La  Bodhichitta,  l'esprit  d'éveil  est

l'état d'esprit par lequel nous réalisons que nous sommes des êtres qui

existent en symbiose avec tous les autres êtres. Dans le bouddhisme, il ne

s'agit  pas tant de croire en quelque chose mais plutôt d'actualiser,  de

réaliser l'immensité du monde de Bouddha (= du Cosmos). 

Nos vies dépendent de l'immensité du monde qui embrasse et supporte

nos existences.  La plupart  du temps,  nous avons l'habitude de ne pas

faire confiance aux autres. Peut-être y a-t-il des raisons pour cela mais si

nous ne faisons  confiance à  personne et  que cela  s'exprime à  travers

nous, alors cela influence tous les êtres qui nous entourent. 

C'est plutôt dur... 

Mais, comment apprendre à faire confiance ?



Un  bébé  s'ouvre  à  la  compassion  de  sa  mère  et  s'épanouit  très

naturellement. Il en va de même pour nous. Nous sommes les enfants du

Bouddha. Si nous voulons nous épanouir spirituellement, nous avons à

nous ouvrir  à  la  compassion du Bouddha. Cela veut dire dépendre de

l'immense arborescence du monde de Bouddha ( qui nous soutient ) et

faire confiance aux êtres qui nous entourent,  quels qu'ils  soient :  cette

pratique se fonde sur la vérité que tous les êtres sont des bouddhas. 

Elle nous  amène à partager notre vie avec les autres et à aider les êtres

avec  sincérité.  Plus  nous  pratiquons  de  cette  façon,  plus  il  nous  est

difficile de nous percevoir séparés des autres. C'est l'esprit d'éveil, juste

s'ouvrir à l'immensité de la compassion du Bouddha et apprécier nos vies.

La Voie du bodhisattva consiste à aider tous les êtres avec une attention

compassionnée. Mais, comment vivre comme un bodhisattva dans notre

vie de tous les jours ? A la base, un bodhisattva cherche la libération ( la

délivrance de la souffrance ).  Il  y a trois portes qui donnent accès à la

libération : la vacuité (le vide), la non-forme et le non-désir.

-La vacuité est l'essence pure de l'être. Nous sommes pures et libres car ni

les êtres et ni les phénomènes ne se bloquent entre-eux. 

-La non-forme signifie l'Unité : la non-forme du sujet et la non-forme de

l'objet. Le Bouddha dit que quand les bodhisattvas aident, ils ne laissent

aucune trace de leur aide. Lorsque nous aidons, n'ayons aucune notion

d'êtres quelqu'un qui aide quelqu'un d'autre. A ce moment, nous faisons

exactement Un avec l'autre. C'est l'Unité.

-Le non-désire signifie qu'il n'y a rien en dehors de l'Unité, qui en serait

séparé et  que nous aurions à  désirer.  Quand vient  le  moment d'aider,

nous aidons simplement depuis l'Unité,  sans le désir  d'un bénéfice ou

d'une  gain  quelconque pour  nous-même.  A  ce  moment  apparaît  une

personne que nous appelons « un bodhisattva ». 

Cette  façon de vivre  s'étend natrellement  au  sein  de  la  réalisation  de

l'immensité du monde de Bouddha. C'est la Bodhicitta, l'esprit d'Eveil.

°°°°°



2-04-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

« Cependant, la Vie est la manifestation de la Fonction Totale, la Mort est

la manifestation de la Fonction Totale ». 

Chaque chose et toute chose (chaque être et tous les êtres) qui s'en vient

et qui s'en va est le processus du fonctionnement du métier à tisser de la

création qui inclus la Vie et la Mort : c'est la manifestation de Zenki, la

Fonction Totale. Puisque c'est ainsi, il n'y a pas de soi figé et indépendant

(du reste de l'Univers) ; il n'y a donc ni naissance ni mort. Nous sommes

aussi  vieux que l'Univers :  tous les êtres étaient là au moment du big-

bang ; depuis lors, rien n'a été ajouté depuis l'extérieur de l'Univers et rien

n'a été enlevé non plus. Nous avons été là tout ce temps en bougeant, en

changeant et en évoluant avec l'Univers dans sa totalité. 

« Nous  devrions  savoir  que  parmis  les  innombrables  phénomènes  au

sein du Soi, il ya la Vie et il y a la Mort ». 

Le Soi dont parle ici Dôgen Zenji n'est pas le soi de l'individu auto-centré :

il s'agit du Soi connecté à l'Univers. Ce Soi (Universel) est un élément à

part entière de Zenki, le fonctionnement total (de l'Univers). L'apparition,

la  disparition,  la  naissance  et  la  mort  sont  comme  des  nuages  qui

apparaissent dans le Ciel :  ils  restent un moment puis disparaissent en

retournant  dans  l'azur  des  cieux.  Ceci  nous  fait  penser   au  verset

d'introduction des Stances de la Voie Médianne, les Madhyamika Karika

composé par Nagârjuna :

« Sans rien qui cesse ou se produise, 

sans rien qui soit anéanti ou qui soit éternel,

sans unité ni diversité, sans arrivée ni départ :

telle est la coproduction conditionnée.

Des mots et des choses, apaisement béni.

Celui qui nous l'a enseigné, le Parfait Eveillé (le Bouddha),

le meilleur des enseignants, je lui rends hommage ».



« Nos devrions calmement nous demander : cette vie présente et tous les

êtres qui surgissent en même temps qu'elle,  sont-ils  avec la vie ou ne

sont-ils pas avec la vie ? Aucun instant ni aucun être n'est séparé de la vie.

Aucun morceau de matière ni aucun esprit n'est séparé de la vie ».

Ici, Dôgen Zenji nous dit que notre vie et notre mort sont tout deux une

manifestation  de  la  Fonction  Totale :  nous  devrions  savoir  que,  parmi

l'infinité des phénomènes du Soi, il y a la Vie et il y a la Mort. 

La Vie fait partie de l'infinité des phénomènes tout comme la Mort. 

Dans le paragraphe ci-dessus, il dit que notre vie ici-maintenant et tous

les phénomènes qui sont aussi bien à l'intérieur qu'à l'extérieur de nous-

même, surgissent ensemble. Habituellement, nous pensons que notre vie

est limitée dans un certain temps et dans un certain espace et qu'elle est

conditionnée par  des  causes  et  des  conditions  qui  nous séparent  des

autres choses. Mais, d'autre part nous pouvons dire que notre existence

est connectée avec toutes choses y compris le temps, l'espace, les causes

et  les  conditions.  Même limités et  conditionnés,  nous faisons Un avec

toutes choses. Nos limites et nos conditionnements sont ce qui nous relie

à tous les êtres : ce qui nous sépare des autres est ce qui nous relie aux

autres. Les océans, c'est ce qui sépare les continents mais c'est aussi ce

qui les relie. 



9-04-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

Kôshô  Uchiyama  Rôshi écrit :  « Le  vrai  Soi  n'a  rien  à  faire  avec  « les

autres », c'est un Soi qui vit totalement en lui-même. Le monde tel qu'il

est expérimenté est le monde que seul le Soi, c'est à dire nous même,

peut expérimenter. Lorsque nous naissons, notre monde naît en même

temps  que  nous.  De  la  même  façon,  lorsque  nous  mourrons,  notre

monde meurt avec nous. Notre vrai Soi inclus la totalité du monde dans

lequel  nous  vivons  et  dans  ce  monde,  il  n'y  a  aucune  possibilité

d'échange.  Cependant,  « le  monde »  n'est  pas  une  entité  qui  existe

séparée de nous, « le monde », c'est là où nous fonctionnons. 

Aussi,  la  vie  du  vrai  Soi  n'est  pas  une  entité  séparée  de  notre

fonctionnement : tout ce que nous rencontrons est notre vie ».

En  premier  lieu,  Uchiyama  Rôshi  dit  que  chacun(ne)  de  nous  est

complètement seul(e) et qu'aucun échange entre nous-même et l'autre

n'est possible ( personne ne peut vivre à notre place ). Cependant, il dit

ensuite que tout ce que nous rencontrons est notre vie. Cela signifie que

nous  sommes tous  les  êtres  vivants  et  toutes  les  choses  que  nous

rencontrons. Il n'y a pas de séparation entre le Soi et les autres, entre le

sujet et son objet, entre les organes des sens et leurs objets. 

Ce  qu'écrit  Uchiyama  Rôshi  semble  contradictoire  voir,  opposé :  un

éclaircissement s'impose. Nous sommes toutes et tous conditionnés par

nos attributs karmiques, c'est pourquoi, chacune et chacun d'entre nous

fait des expériences différentes et a une vision de la réalité différente.

Le passé n'existant plus, il n'est plus une réalité. De même, le futur n'est

pas encore advenu et tout ce que nous pensons concernant le futur n'est

pas réel.



La  façon  dont  nous  comprenons  les  choses  du  passé  et  du  futur  est

influencée par notre karma.  Le passé est  notre mémoire actuelle  et  le

futur est notre espoir en ce moment même. Mais la Réalité, c'est juste

cette vie présente, c'est juste ce moment présent. Notre monde est né

avec  nous  et  tous  les  phénomènes  de  l'Univers  font  Un  avec  nous.

Lorsque  nous  mourrons,  notre  monde  et  tous  les  phénomènes  de

l'Univers meurt avec nous. 

L'unité et la séparation s'interpénètrent complètement l'un l'autre. 

Dans Zenki, Dôgen Zenji écrit :

« Aucun moment et aucun être n'est séparé de la vie. Aucun morceau de

matière et aucun esprit n'est séparé de la vie ».

Chaque moment et tous les moments, toutes les myriades de choses, 

(de phénomènes) et tous ce qui va et vient dans notre esprit co-émergent

avec notre vie. Il n'y a rien que nous puissions appelé « la vie du Soi » qui

n'est  autre  que  le  temps  et  toutes  les  choses  qui  vont  et  viennent  à

l'intérieur et à l'extérieur de nous-même.

Maître Kôshô Uchiyama 



  16-04-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

« Par  exemple,  la  vie  est  semblable  à  ce  moment  du  temps  où  une

personne monte dans un bateau. Dans ce bateau, la personne manie la

voile et gère le gouvernail. Même si la personne navigue à l'aide d'une

rame, le bateau emmène la personne : mis à part le bateau, il n'y a pas de

Soi  en  tant  que  personne.  La  personne  monte  dans  le  bateau  et

transforme ce bateau en bateau ». 

Dans  le  Genjôkôan,  maître  Dôgen  décrit  la  même  réalité  en  utilisant

l'image  du  poisson  et  de  son  monde  c'est  à  dire  l'océan  et  celle  de

l'oiseau et de son monde c'est à dire le ciel.  Les petits oiseaux ont de

petites ailes et les gros de grandes ailes. Leur aptitude à voler varie et leur

vue est probablement différente. Un colibris ne peut pas voir le monde

comme un aigle peut le voir. Et pourtant, Dôgen Zenji dit que tous les

oiseaux volent dans le ciel tout entier. Il  en va de même pour tous les

poissons qui  nagent dans l'océan tout  entier.  Ensuite  il  dit :  « Pour  un

poisson, l'eau est la vie, pour un oiseau, le ciel est la vie ». Il y a un oiseau,

un poisson, la vie et le ciel ou l'océan. L'oiseau et le poisson sont des

métaphores de l'être individuel, concret et conditionné.

La Vie est quelque chose qui n'a pas de forme. Tous les oiseaux et tous les

poissons  vivent  la  Vie  sans  forme  qui  contient  certaines  formes

particulières et certaines conditions. Chacun d'eux est la vie actualisée,

limité  au  sein  du  monde  phénoménal  et  au  sein  d'un  certain

espace/temps  limité.  Ils  vivent  dans  le  ciel  ou  l'océan  qui  sont  leur

environnement.  Chacune  des  formes  concrètes  que  prend  les  êtres

vivants et la Vie sans forme sont Un. La totalité des êtres vivants vivent la

même Vie sans forme, ensembles avec leur monde dans sa totalité.



Si un oiseau ne veut pas voler, si un poisson ne veut pas nager jusqu'à

complètement  examiner  et  comprendre  ce  qu'est  le  ciel  ou  ce  qu'est

l'océan ; alors il n'y a pas de possibilité pour eux de voler ou de nager : 

ils ne peuvent pas actualiser la Vie sans forme et vivre ensemble avec tous

les êtres dans le monde. Si nous n'essayons pas de comprendre ce qu'est

le monde, ce qu'est la Vie, ce que nous avons à y faire, il ne nous est alors

pas possible d'étudier la Voie du Bouddha.  

Le long de la rivière Biwa à Uji au sud de Kyôtô



14-05-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

« Par  exemple,  la  vie  est  semblable  à  ce  moment  du  temps  où  une

personne monte dans un bateau. Dans ce bateau, la personne manie la

voile et gère le gouvernail. Même si la personne navigue à l'aide d'une

rame, le bateau emmène la personne : mis à part le bateau, il n'y a pas de

Soi  en  tant  que  personne.  La  personne  monte  dans  le  bateau  et

transforme ce bateau en bateau ». 

Chaque chose que nous faisons dans notre vie quotidienne devient notre

pratique/réalisation. Nous faisons l'expérience d'une chose à la fois, nous

l'étudions  et  nous  la  comprenons.  Nous  continuons  de  pratiquer  et

d'étudier  qui  nous  sommes,  ce  qu'est  chacune  des  choses  que  nous

rencontrons,  ce qu'est  notre vie  et  ce qu'est  ce monde.  C'est  la  façon

dont nous nous étudions nous-même,  dont  nous étudions la  Voie  du

Bouddha en tant que réalité actualisée, genjô kôan. 

Cependant, Dôgen Zenji dit que nous ne pouvons pas percevoir ce que

nous avons étudié et actualisé, il dit : 

« La limite du connu n'est pas claire parce que le connu qui semble limité

est né et pratiqué simultanément avec la complète pénétration de la Voie

du Bouddha. Nous ne devons pas penser que ce que nous avons atteint a

été conçu par nous-même et connu par notre esprit discriminant. Même

si  l'éveil  total  est  actualisé  ici  et  maintenant,  son intimité  est  tel  qu'il

(l'éveil)  ne  constitue  pas  nécéssairement  une  « Vue ».  A  la  fin,  la  Vue

(profonde) n'est pas quelque chose de fixe ». 

Même si  nous ne percevons pas ce qu'est le Soi,  ce qu'est la Vie sans

forme et ce qu'est le monde, au sein même de nos activités, la Vie sans

forme et la totalité du monde de l'interconnexion sont révélés.



Ce que maître Dôgen dit ici sans utiliser le moindre terme technique du

Bouddhisme, est  clair  et compréhensible :  dans cette analogie il  y a la

personne, l'action de cette personne qui est de monter dans un bateau, le

monde et la  Vie.  Dans le Genjô kôan, il  en va de même avec l'oiseau,

l'action de voler,  le ciel tout entier ainsi qu'avec le poisson, l'action de

nager, l'océan et pour tout deux, la Vie sans forme.

Lors d'un discour dans la Salle du Dharma*, Dôgen Zenji dit : 

« La Vie ne s'en vient de nulle part. C'est comme enfiler notre pantalon.

Cependant, notre visage est solennel. Par conséquent, il est dit que les

dix mille choses (=la totalité des phénomène) retournent à l'Un. 

La  Mort  ne  s'en  va  nulle  part.  C'est  comme  enlever  notre  pantalon.

Cependant, nos traces sont abandonnées. Par conséquent, il est dit : où

donc retourne l'Un ? En ce moment précis, comment est-ce ? Depuis le

début, la Vie et la Mort ne sont pas liées l'une à l'autre. L'offence et le

bonheur sont tous deux vides et ne demeurent nulle part ». 

* Eiheikoroku – Volume 5 – discour 391



28-05-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

« Nous  devons  faire  un  effort  pour  étudier  ce  moment  précis.  Ce

moment précis n'est autre que le monde du bateau. Le ciel, l'eau et la

côte, chacun d'eux devient le moment du bateau : il n'en va pas de même

avec le moment d'une chose autre que le bateau ».

Lorsque nous pratiquons zazen, tout fait partie de zazen. Le monde entier

devient  le  monde de zazen.  Je pense que c'est  ce que cherche à dire

maître Dôgen lorsqu'il dit que quand nous sommes assis en zazen, toutes

les choses dans l'Univers deviennent réalisation. Cela ne veut pas dire que

nous  ne  rencontrons  pas  de  difficulté  lorsque  nous  faisons  zazen  ou

quand nous nous efforçons d'établir et de maintenir un espace consacré

à la pratique de l'assise. Chaque jour, nous avons à faire face à différents

problèmes.  Mais  ces  difficultés,  ces  problèmes  font  partie  de  notre

pratique et sont, en quelque sorte, des maîtres pour nous (ils sont riches

d'enseignements). Nous pouvons étudier de nombreuses choses à partir

de ces obstacles ainsi que de nos propres erreurs.

« A cet effet, nous donnons naissance à la Vie et la Vie fait de nous ce que

nous  sommes.  Lorsque  nous  montons  dans  un  bateau,  notre

corps/esprit, l'environnement et nous, tout devient le fonctionnement du

bateau :  la Vie est le Soi et le Soi est la Vie ». 

Nous sommes conditionnés par notre naissance. Nous ne pouvons pas

choisir  de naître tout  comme de ne pas naître ;  nous ne pouvons pas

choisir  de qui nous sommes les enfants ni  choisir  notre nationalité ou

notre langue. Nous sommes simplement forcé de vivre en tant qu'enfant 

de nos parents, nés à une certaine époque et dans certaines conditions. 

C'est ce que signifie « les êtres karmiques conditionnés ». 



Cependant, ici,  Dôgen Zenji dit quelque chose d'interpellant : 

« Nous donnons naissance à la Vie et la Vie fait de nous ce que nous

sommes ». Notre Soi et les conditions de la Vie ne vont pas à sens unique.

La Vie sans forme et « moi » en tant qu'individu, fonctionnons ensemble

dans un certain environnement. 

Nous  sommes  produits  par  notre  naissance  et  notre  existence  et

pourtant, nous donnons naissance à la Vie : si nous ne naissons pas, il n'y

a rien que nous puissions appeler « la Vie ». 

La Vie a besoin de nous pour se perpétuer, pour continuer. 

Les causes et les conditions de la totalité de l'Univers font de nous ce que

nous sommes. Notre Soi et la Vie sans forme travaillent ensembles : 

c'est Zenki,  la Fonction Totale.  Nous ne pouvons pas dire lequel est la

cause et lequel est le résultat. Sans commencement et sans fin, tous deux

fonctionnent ensembles en tant que causes, conditions et résultats.



4-06-2025

Shôbôgenzô Zenki de maître Dôgen : La Fonction Totale 

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

« Voici  ce  que  nous  devrions  étudier :  le  principe  « la  Vie  est  une

manifestation de la Fonction Totale » n'a pas de commencement ni de

fin ;  il  pénètre la totalité de la grande terre et l'intégralité de l'espace.

Cependant,  il  (ce  principe)  ne  fait  pas  obstacle  à  « la  vie  est  une

manifestation de la Fonction Totale » ni à « la Mort est une manifestation

de la Fonction Totale ». C'est pourquoi, la Vie ne gêne pas la Mort et la

Mort ne gêne pas la Vie. La totalité de la grande terre et l'intégralité de

l'espace apparaissent dans la Vie et aussi dans la Mort ».

Chaque être existe comme un nœud dans le filet d'Indra : tout les êtres

sont connectés les uns aux autres, se reflètent les uns dans les autres et se

soutiennent les uns les autres. En dehors des mailles de ce vaste réseau

interconnecté,  aucun  être  ne  peut  exister.  Aucun  être  ne  peut  exister

comme une entité fixe (c'est à dire non soumise au changement) ; aucun

être ne peut exister comme une entité indépendante qui ne serait pas en

relation avec les autres entités, les autres êtres (c'est à dire en  dehors des

mailles  du  filet).  Toute  chose  change  sans  cesse  en  dépendance  de

l'émergence et  de la  disparition des autres choses.  Au sein du temps,

certains  éléments  surgissent  ensembles  et  d'autres  sont  dispersés

moment après moment. Lorsque nous naissons, rien n'est ajouté au filet

d'Indra ;  lorsque  nous  mourrons,  rien  n'est  soustrait  du  filet.  Pour

comprendre notre naissance, notre vie et notre mort, nous devons nous

éveiller à la réalité de la vacuité et de la production interdépendante. 



Nous  pouvons  aborder  la  structure  de  cette  réalité  selon  trois

perspectives :

1/ Comme la fonction totale de ce vaste réseau interconnecté vu comme

un Tout.

2/ Comme la relation entre un individu particulier et la totalité du réseau

interdépendant.

3/ Comme les relations qu'entretiennent les êtres sensibles entre eux au

sein du réseau de l'interdépendance.

Ces trois aspects d'une seule et même réalité sont symbolisés par l'image

du filet d'Indra.  Notre étude dois inclure la compréhension des relations

entre ces trois aspects, aussi bien à travers le temps qu'à travers l'espace.

Au printemps,  un petit  bourgeon de cerisier  exprime le  printemps du

monde tout entier. La totalité du monde interconnecté n'est autre que la

vie de chaque personne qui est comme un nœud dans l'immensité 

du filet d'Indra.



11-06-2025

L'Esprit d'éveil – Dainin Katagiri Rôshi

Nagârjuna  a  écrit :  « l'Esprit  d 'éveil  est  l'esprit  qui  voit  la  nature

transitoire du monde ». L'Esprit d'éveil n'est pas notre esprit individuel,

c'est l'Esprit Universel qui est ouvert à tous les êtres. C'est l'Esprit-Un. 

L'Esprit d'éveil inclut tous les êtres sensibles : d'après les enseignements

bouddhiques,  tous  les  êtres  sont  éveillés,  tous  les  êtres  sont  des

Bouddhas. Aussi, générer l'Esprit d'Eveil, c'est s'éveiller à cette Vérité.

Dôgen Zenji dit que nous devons être sans cesse conscient de cette vérité

si nous voulons générer l'Esprit d'éveil. En toutes circonstances, où que

nous allions et quoi que nous fassions, que nous vivions des situations

favorables ou difficiles,  nous devons être conscient de cette vérité que

tous les êtres sont des Bouddhas, des éveillés ; y compris nous même.

Pour nous, c'est une chose difficile à concevoir. Maître Dôgen écrit :

« lorsque vous agissez avec une aspiration véritable, même si votre but

est  élevé vous pouvez l'atteindre,  même s'il  est  profond,  vous pouver

l'attraper. Avec un tel Esprit (d'éveil) si fort et si sérieux, vous atteindrez

l'éveil à coup sûr ». 

L'Esprit d'éveil est une aspiration forte et résolue à chercher la Vérité.

C'est le but de la pratique et de toute vie spirituelle. Dôgen Zenji dit  que

pour  éveiller  cette  aspiration,  il  est  nécessaire  de  contempler

profondément l'impermanence du monde. Nous avons à voir combien la

vie  humaine  est  fragile.  La  vérité  de  l'impermanence est  que tout  est

mouvement, sans aucune exeption. Il n'y a qu'un changement continuel :

notre corps/esprit et toute chose ne sont rien d'autre que le changement

lui-même.  Dôgen  Zenji  dit  que  contempler  profondément

l'impermanence du monde ne consiste pas à inventer un concept auquel

il nous faudrait penser : c'est la Réalité Vraie qui se trouve là juste devant

nos yeux. L'impermanence n'est pas une idée.



Notre corps/esprit ne sont rien d'autre que l'impermanence-même mais

nous ne le voyons pas vraiment. Nous la voyons plutôt comme un objet 

distinct de nous. Nous ne voyons pas que nous sommes l'impermanence.

Nous sommes des bouddhas, aussi, apprenons à nous comporter comme

tel.  Allons au-delà de nos idées auto-centrées, au-delà de ce qui nous

attire  et  de  ce  qui  nous  répulse  pour  que  nos  capacités  naturelles

viennent à maturité et afin que notre nature véritable se manifeste. 



18-06-2025

Uji : L'être-temps - Maître Dôgen (Shôbogenzô ch.20- extrait – 1240)

Traduit et commenté par maître Okumura

Le terme Uji se compose de deux caractères (kanji) : U qui signifie « être »

et  JI qui  veut  dire  « le  temps ».  Dôgen  Zenji  lit  « Uji »  comme  « être

temps » ; mais pour lui « ji » c'est aussi l'existence. Il dit l'être et le temps

sont une même chose. L'être c'est le temps et le temps c'est l'être.

Nous ne pouvons pas séparer le temps et l'être. 

C'est un point essentiel dans l'enseignent de maître Dôgen. 

« Comme le temps de maintenant est le temps de toujours, chaque 

être-temps est sans exception le temps tout entier. Un être-herbe et un

être-forme sont tous deux le temps. L'entièreté des êtres et du monde

existent dans le temps de chaque maintenant et de tous les maintenants. 

Réflechissez :  là,  juste  maintenant,  y  a-t-il  l'entièreté  des  êtres  ou

l'entièreté du monde qui manquerait à votre temps présent ou non ? »

Uji, l'être-temps, c'est chaque être, vous et moi mais aussi l'entièreté du

monde  et  du  temps.  Lorsque  nous  nous  asseyons  en  zazen,  nous

manifestons cette réalité avec notre corps/esprit.  Notre idée commune

est que le temps coule du passé vers le futur en passant par le présent.

Mais Dôgen Zenji dit que si nous voyons le temps et l'être avec les yeux

du Dharma, c'est à dire à travers zazen, alors chacune et chacun de nous,

tous les êtres,  sont la totalité du temps et de l'espace. Tout est connecté à

tout à travers le temps et l'espace : c'est l'interdépendance enseignée par

le Bouddha. Aussi, lorsque nous voyons une chose, nous voyons toutes

les choses. Cela inclus toutes les choses de la totalité de l'espace-temps

pas uniquement depuis notre naissance mais depuis le Big Bang.

Il n'y a pas de temps ni d'espace mais uniquement tout ce qui c'est passé

depuis lors ; et c'est réellement moi. 



« Un être-herbe et un être-forme sont tous deux le temps » : 

ici Dôgen Zenji fait  réference à tous les êtres ( animées et inanimés ) sans

exeption. Toute chose est le temps.

Au sein du moment présent de chacun(nes) d'entre nous, tous les êtres à

travers l'espace-temps sont présents :  tous les êtres et les myriades de

phénomènes sont là : y en a-t-il parmis eux qui n'existeraient pas au sein

de notre moment présent ? 

A ce temps et à cet être que manque-t-il ?

Rien, selon maître Dôgen. A chaque instant, tout est juste là avec chacune

et chacun de nous. Cette réalité est au-delà de notre pensée. 



3-09-2025

Dai Hokke Kyô Goshu : cinq poèmes sur le Soûtra du Lotus - Dôgen Zenji

Traduits du japonais et commentés par Okumura Rôshi 

Poème n°1

yomo sugara

hinemosu ni nasu

nori no michi

mina kono kyô no

koe to kokoro to

De nuit comme de jour

Tout ce que nous faisons sur la Voie

Est le son et le coeur de ce Soûtra

Le  terme  Hokke  Kyô est  une  traduction  abrégée  du  titre  complèt  du

Soûtra du merveilleux Dharma de la Fleur de Lotus, Myôhô Renge Kyô

(Saddharma Pundarîka Soûtra en sanskrit), mieux connu sous le nom de

« Soûtra du Lotus ».  Ce Soûtra est  le  plus  important  de l'école  Tendai

dans laquelle maître Dôgen à été initiallement ordonné moine. 

Il étudia durant quelques années dans cette tradition avant de pratiquer

le  Zen.  Plus  tard  dans  sa  vie,  il  citera  souvent  ce  Soûtra  dans  le

Shôbôgenzô et dans d'autres écrits ; il s'y réfère en le qualifiant de « Roi

des Soûtras ». Il est dit qu'au moment de mourir, maître Dôgen récitait un

des chapitres du Soûtra du Lotus. Pour maître Dôgen, le Soûtra du Lotus

n'était pas seulement un texte bouddhique parmis d'autres ; pour lui, 

« tout » ce que nous expérimentons est « le son et le coeur »  du Soûtra.

Dans le Bendôhô du  Eihei  Shingi,  (le  Modèle  pour  pratiquer la  Voie),

Dôgen Zenji décrit la pratique quotidienne des moines dans leur lieu de

vie, le sôdô. 



Les  journées  commencent  avec  le  zazen du matin  et  finissent  avec  le

zazen du soir. Cela signifie que la pratique ne commence pas quand les

moines se lèvent le matin pour finir quand il se couchent.

C'est ce que nous pourrions penser mais, même dormir la nuit fait partie

de la  pratique quotidienne.  Tout  ce qui  est  fait  pour le  Dharma est  la

pratique de la Voie et est « le son et le coeur de ce Soûtra ».



10-09-2025

Dai Hokke Kyô Goshu : cinq poèmes sur le Soûtra du Lotus - Dôgen Zenji

Traduits du japonais et commentés par Okumura Rôshi 

Poème n°2

tani ni hibiki

mine ni naku saru

taedae ni

tada kono kyô o

toku to koso kike

Dans la vallée

L'écho du bavardage des singes 

sur le sommet de la montagne

Je les entends exposer le Soûtra de façon exquise

Dans la vallée, il y a le son continu de la rivière qui coule tel une musique

et sur les sommets des montagnes, le bavardage intermitent des singes.

Maître Dôgen écoute le chant de la rivière et le cri des singes comme s'ils

étaient  le  vrai  et  merveilleux  Dharma.  Depuis  des  temps  anciens,  les

singes des montagnes ont été considérés  comme les messagés du dieu

gardien de la montagne.  Ce poème « waka » aurait été composé lorsque

Dôgen Zenji était encore un moine novice au monastère Tendai du mont

Hiei et qu'il étudiait le Soûtra du Lotus.

Lorsque je lis ces cinq wakas à propos du Soûtra du Lotus, ils me font

penser aux deux chapitres du Shôbôgenzô :   Sansuikyô (Le soûtra des

montagnes et des rivières) ainsi qu'au  Keisei Sanshoku (Les sons de la

vallée, les couleurs des montagnes).

Dans le fasicule du Shôbôgenzô intitulé Bukkyô, « Les Enseignements du

Bouddha », Dôgen Zenji écrit : 



« Le Soûtra dont je parle (= le Soûtra du Lotus) n'est rien d'autre que les

dix directions de l'univers entier. Il n'y a aucun temps ni aucun lieu qui ne

soit pas ce Soûtra. Le Soûtra est écrit avec les mots de la réalité ultime et

avec ceux de la réalité relative ; les mots du domaine céleste, du domaine

des êtres humains, du domaine des animaux et le domaine 

des esprits combattants ; les mots des cent herbes et des dix mille arbres.

Pour cette raison, toutes les choses longues, courtes, carrées ou rondes,

bleues, jaunes, rouges ou blanches qui sont majestueusement disposées

à  travers  l'entièreté  du  monde  des  dix  directions  sont  toutes,  sans

exception, les mots et les surfaces du Soûtra.

Nous les considérons comme l'agencement de la Grande Voie et nous les

regardons comme étant le Soûtra de la famille du Bouddha ».



17-09-2025

Dai Hokke Kyô Goshu : cinq poèmes sur le Soûtra du Lotus - Dôgen Zenji

Traduits du japonais et commentés par Okumura Rôshi 

Poème n°3

kono kyô no

kokoro o ureba

yononaka ni

uri kau koe mo

nori o toku kana

Saisissant le coeur de ce Soûtra

même les voix de l'achat et de la vente 

dans le monde

expose le Dharma

Ce  poème  waka  explique  que  non  seulement  les  sons  de  la  nature

exposent le Dharma mais également les voix des marchands sur la place

du marché exposent le Dharma. Dans ses commentaires du Soûtra du

Lotus, le patriarche chinois de l'école Tendai, Tiantai Zhiyi écrit :

« Tous  les  moyens  d'existence  et  toute  l'industrie  du  monde,  sans

exception, ne diffèrent pas de la Réalité Ultime ». 

De  même,  dans  le  chapitre  « Bodaisatta  shishôbô »  du  Shôbôgenzô,

maître Dôgen écrit : 

« Lancer  un  bateau  ou  construire  un  pont  est  la  pratique  de  dana

paramita (la vertu transcendante du don, de la générosité). Lorsque nous

étudions attentivement les moyens de faire un don, le fait de recevoir

notre  corps  et  le  fait  d'abandonner  notre  corps  sont  des  offrandes.

Gagner sa vie et gérer une entreprise sont, dès le départ, rien d'autre que

des offrandes ». 



D'après certains commentaires,  ce poème exprime la signification d'un

kôan dans lequel  le  maître chinois  du chan Panshan Baoji  s'éveilla  en

entendant les propos d'un commercant sur la place d'un marché.

Dôgen Zenji cite ce kôan dans le Eihei kôroku :

« Un jour, Baoji se promenait sur la place d'un marché et vit un client en

train  d'acheter  de  la  viande  de  porc.  Baoji  entendi  le  client  dire  au

boucher : « coupez moi en un bon morceau ». Alors, le boucher déposa

son couteau, croisa les mains sur sa poitrine et dit : « Monsieur, lequel de

ces morceaux ne serait-il pas bon ? » A ces mots, Baoji s'éveilla ».

Je  demande  toutefois  si,  à  notre  époque  moderne,  les  nombreuses

sollicitations  médiatiques  qui  stimulent  nos  désirs  et  notre  avidité,

exposent encore le Dharma....



24-09-2025

Dai Hokke Kyô Goshu : cinq poèmes sur le Soûtra du Lotus - Dôgen Zenji

Traduits du japonais et commentés par Okumura Rôshi 

Poème n°4

mine no iro

tani no hibiki mo

mina nagara

waga Shakamuni no

koe to sugata to

Les couleurs des sommets montagneux

et les échos de la rivière au fond de la vallée

tous, tels qu'ils sont

ne sont autres

que la voix et l'image de mon Shakyâmuni

« Mon Shakyâmuni » est une traduction littérale de l'expression utilisée

par maître Dôgen « waga Shakamuni ». Il y exprime l'unité du Soi et de

Shakyâmuni, en l'occurence l'Unité avec le Corps de la Loi de Shakyâmuni

c'est à dire Hôshin, le Dharmakâya. Hôshin est le réseau tout entier de

l'interdépendance, ce que Dôgen Zenji appele aussi « Zenki », la fonction

totale. 

Etant  plus  jeune,  lorsque  que  je  devais  faire  face  à  des  difficultés  et

particulièrement  quand  j'étais  au  prise  avec  des  émotions  négatives,

j'essaiais de me promener dans la nature et d'écouter le son de la rivière

ou le  bruit  des  vagues de l'océan,  le  souffle  du vent  ou le  chant  des

oiseaux.

 



Dans le fasicule Keisei Sanshoku du Shôbôgenzô « Les sons de la vallée,

les couleurs des montagnes », maître Dôgen écrit :

« Lorsque nous pratiquons vraiment, les sons et les couleurs de la vallée

et les sons et les couleurs des montagnes n'entravent jamais les quatre-

vint quatre mille versets. Quand nous ne regrettons pas notre renommée,

nos profits et notre corps/esprit, les vallées et les montagnes de même,

n'hésitent pas à exposer le Dharma ».

Le chapitre 19 du Soûtra du Lotus « Les bienfaits du maître de la Loi » dit

que lorsque les disciples acceptent, embrassent et exposent le Soûtra du

Lotus,  ils  reçoivent  de nombreuses bénédictions  et  leurs  six  sens sont

tous purifiés. Quand nos yeux et nos oreilles sont libres des trois poisons

de l'avidité,  de la colère et de l'ignorance, les sons et les couleurs des

montagnes et des vallées se révèlent tels qu'ils sont.



1-10-2025

Dai Hokke Kyô Goshu : cinq poèmes sur le Soûtra du Lotus - Dôgen Zenji

Traduits du japonais et commentés par Okumura Rôshi 

Poème n°5

dare totemo

hikage no koma wa

kirawanu o

nori no michi uru

hito zo sukunaki

Bien que personne ne puisse distancer 

le cheval du soleil

ceux qui atteignent la Voie

sont rares

« Hikage no koma » signifie « cheval du soleil ». Le cheval est le coursier le

plus rapide et le soleil symbolise ici le temps qui passe. Le temps gallope

à vive allure comme un cheval. Cette expression suggère la rapidité de

l'impermanence (=du changement des choses).  

Au chapitre 22 du Tchouang Tseu, nous pouvons lire :

« Une vie humaine entre le Ciel et la Terre est semblable au passage d'un

cheval blanc vu à travers la crevasse d'un mur ».

Nous ne pouvons pas éviter l'impermanence mais cela ne doit pas être vu

de façon négative. 

Dans le chapitre Inmo du Shôbôgenzô, « l'Ainsité » Dôgen Zenji écrit :

« Même ce corps, nous ne le possédons pas. Notre vie change à travers

le passage du temps et nous ne pouvons pas l'arrêter ne fusse qu'un seul

instant. Où sont donc passées nos joues roses (de bébé) ? 

Même si nous les cherchons, nous n'en trouvons plus aucune trace.



Lorsque nous contemplons attentivement (les choses), nous comprenons

qu'il y a beaucoup de choses du passé que nous ne verrons plus jamais.

Le coeur rouge et sincère ne reste pas non plus, petit à petit, il va et il

vient. Même s'il il y a de la sincérité, il ne stagne pas dans les limites du

soi individuel et ego-centré. Bien qu'il en soit ainsi, il y en a qui engendre

l'esprit d'éveil sans raison particulière. A partir du moment où nous avons

généré l'esprit d'éveil, nous nous débarassons de tout ce avec quoi nous

jouons. Nous cherchons à entendre ce que nous n'avons encore jamais

entendu et nous cherchons à vérifier ce que nous n'avons encore jamais

vérifié.  Toutes  ces  choses  ne  sont  pas  simplement  nos  activités

personnelles ». 



8-10-2025

Shôbôgenzô Tsuky : La Lune – Maître Dôgen

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

Tout au long de l'histoire du bouddhisme, l'image de la lune qui se reflète

dans l'eau a été utilisée en tant qu'analogie pour illustrer le principe de la 

Vacuité. Cette image apparait relativement tôt dans les écritures 

bouddhiques de l'Inde ancienne. En voici un exemple : dans ce passage 

du Vimâlakirti Nirdesha Soûtra, Vimâlakirti s'adresse à Upâli, un disciple 

du Bouddha : 

« Révérend Upâli, toutes les choses sont sans production, sans 

destruction et sans durée. Telles des illusions magiques, des nuages, des 

rayons de lumière, toutes les choses sont évanescentes, elles ne 

demeurent pas même un instant. Toutes les choses sont comme des 

rêves, des hallucinations, des visions iréelles. Elles sont comme des reflets

de la lune dans l'eau et comme des reflets dans un miroir ; elles naissent 

d'une construction mentale ».



« Le reflet de la lune dans l'eau » est une image de la Vacuité de tous les 

êtres (et de tous les phénomènes, de toutes les choses). Les êtres n'ont 

pas de « Soi », pas de nature (intrinsèque), c'est pourquoi ils sont 

insaisisables et transitoirs. Les êtres ne naissent pas, pas plus qu'ils ne 

périssent. Le maître zen Daoxin écrit (dans le Lengga shizi ji) : 

« De jour comme de nuit, que vous soyez en marche, debouts, assis ou 

couchés, si vous contemplez toujours de cette façon, vous saurez (vous 

connaîtrez) que votre corps est comme le reflet de la lune dans l'eau, une 

image dans un miroir, un mirage, un écho dans une vallée vide. Vous ne 

pouvez pas dire que c'est un être ( U )  parceque, même si vous essayez, 

vous ne pouvez pas saisir sa substance. Vous ne pouvez pas dire que c'est

un non-être ( MU ) parcequ'il est clairement là, devant vos yeux ».

Dôgen Zenji se sert de l'analogie du « reflet de la lune dans l'eau » qu'il 

trouve dans les écritures bouddhistes mais il ne l'utilise pas uniquement 

pour illustrer la Vacuité de toutes choses et de notre propre personne.

Dans le fascicule « Tsuki », la lune, il l'utilise également pour exprimer 

« La Fonction totale » dont il parle dans le Shôbôgenzô Zenki 

( Voir kusens du 5-02-2025 au 5-06-2025 )

Zenki, « la fonction totale » décrit le mouvement dynamique de 

l'Interdépendance des phénomènes qui inclut aussi bien le Soi (Jikô) que 

l'ensemble de tous les dharmas, Danpo (= tous les phénomènes).



15-10-2025

Shôbôgenzô Tsuky : La Lune – Maître Dôgen

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

Shakyâmuni Bouddha dit : 

« Le vrai Corps de la Loi (  Hôshin – Dharmakâya ) est comme l'espace

vide. Répondant aux choses, il manifeste sa forme. C'est comme le reflet

de la lune dans l'eau »( Kon Kômyô Kyô – Soûtra de la Lumière Dorée )

L'ainsité de « c'est comme le reflet de la lune dans l'eau » est eau/lune.

C'est l'eau-ainsi, la lune-ainsi, l'ainsi-milieu, le milieu-ainsi. 

« Ainsi » ne veut pas dire « être comme ». 

L'ainsité est « ceci » ( = est toute chose concrète = Ku soku ze shiki ).

Le caractère chinois chu* signifie milieu comme dans « la Voie du Milieu »

qui est le fondement de la philosophie de Nagârjuna ( le Madhyâmika).

C'est aussi un des enseignements centraux de l'école Tendai dans 

laquelle maître Dôgen à étudié avant d'étudier le Zen. 

Dans le Madhyâmika Kârika, les Stances de la Voie du Milieu, Nagârjuna 

expose les Deux Vérités qui forment la base de sa philosophie à savoir : la 

vérité absolue et la vérité relative. Nagârjuna écrit :

« L'enseignement du Dharma dispensé par les bouddhas se fonde sur 

deux vérités : nomément, la vérité relative ( mondaine ) et la vérité 

absolue (supra-mondaine). Ceux qui ne connaissent pas la distinction 

entre ces deux vérités ne peuvent pas comprendre la nature profonde de 

l'enseignement du Bouddha. Sans s'appuier sur les pratiques 

quotidiennes ( = Shiki , la vérité mondaine, relative), la vérité absolue 

( Ku ) ne peut pas être exprimée. Sans approcher la vérité absolue,

le Nirvâna ne peut pas être atteint ». ( Madhyâmika Karika ch24 -stances 

8,9,10 ).  Et plus loin : 

« Nous déclarons  que la coproduction interdépendante n'est autre que  

la Vacuité ( Sûnyata ). C'est un nom provisoir ( une convention, une 

métaphore ) qui désigne la Voie du Milieu » 

( Madhyâmika Kârika ch24-stance 18 ).



« Sûnyata »,  la  Vacuité  est  la  vérité  absolue :  c'est  à  dire  au-delà  du

monde relatif des concepts et des catégories. Un « nom provisoir » est ce

que nous utilisons pour tenter de saisir la réalité ultime au travers des

mots et des concepts : c'est la réalité conventionnelle.

La Voie du Milieu, c'est voir la Réalité selon ces deux points de vue sans

s'adosser  à  l'un  des  deux  uniquement.  La  vérité  de  la  Voie  du Milieu

consiste à voir la réalité vraie de tous les êtres ( animés et inanimés ) à

partir de ces deux dimensions : la vacuité de toute chose ( il n'y a pas ) et

l'existence de toute chose en tant que phénomène temporaire ( il y a ).

Dans ce passage du Shôbôgenzô  Tsuky, la lune, maître Dôgen nous dit

que « le reflet de la lune dans l'eau » n'est pas seulement un symbole de

la  Vacuité  de  tous  les  êtres  et  de  notre  propre  corps  ou  encore  une

métaphore du Dharmakâya, le Corps de la Loi qui se manifeste au sein de

chaque phénomène, mais c'est aussi la réalité vraie de la Voie du Milieu. 

Dôgen Zenji cherche ici à nous montrer que notre pratique de la Voie du

Bouddha se fonde sur ces deux Vérités de la Voie Médiane mais qu'elle

les transcende dans notre vie de tous les jours (=unité du phénoménal et

de l'Absolu).

* Chu : le milieu, à l'intérieur de.., au centre de..

          



29-10-2025

Shôbôgenzô Tsuky : La Lune – Maître Dôgen

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

Le maître Zen Banzan Hôshaku dit :

Le cercle parfait de la lune/esprit est seul

Sa lumière avale les dix-mille choses

la lumière n'illumine pas les objets ; les objets n'existent pas non plus

La lumière et les objets cessent d'exister

Qu'est-ce que c'est ?

Un ancien Bouddha dit : « l'esprit-un est tous les phénomènes et tous les

phénomènes sont l'esprit-un. C'est pourquoi l'esprit est toute les choses.

Toute les choses sont l'esprit. Parceque l'esprit est la lune, la lune est la

lune.  Parceque  toutes  les  choses  qui  sont  l'esprit  sont  toutes  sans

exeption la lune, l'Univers entier est la lune entière. Au sein du « avant et

après trois et trois » dans les dix-mille ans d'un moment, lequel d'entre-

eux ne serait pas la lune ? Bouddha au visage de soleil et Bouddha au

visage de lune qui  sont  notre  corps,  notre  esprit  et  tout  ce  qui  nous

entoure, sont tous au sein de la lune. Aller et venir au sein du cycle de la

vie et de la mort sont tout deux au sein de la lune. Le monde des dix

directions est le haut et le bas, la gauche et la droite de la lune.

Les activités présentes de notre vie de tous les jours sont les centaines

d'herbes  qui  brillent  au  sein  de  la  lune  ainsi  que  l'esprit  des  maîtres

ancestraux qui brillent au sein de la lune ».

Dans ce poème de maître Hôshaku, la lune est le Soi (Jikô) et il illumine

tous les êtres et tous les phénomènes : c'est l'interconnexion et 

« la fonction totale » ( Zenki ) du Soi et de l'infinité des choses.



« L'esprit-un  est  tous  les  phénomènes  et  tous  les  phénomènes  sont

l'esprit-un. C'est pourquoi l'esprit est toute les choses ».

L'esprit  dont  il  est  ici  question  n'est  pas  l'esprit  tel  qu'on  l'entend en

psychologie. Mon maître, Uchiyama Rôshi disait de cet esprit qu'il est 

« la réalité de notre vie ». La réalité de notre existence, c'est qu'elle est

connectée à tous les êtres et qu'elle est au-delà de la séparation entre le

Soi et les autres. Au travers de notre pensée dualiste, nous séparons notre

Soi des autres. Lorsque nous nous libérons de ce point de vue dualiste

(quand  nous « ouvrons  la  main  de  la  pensée »  comme  disait  maître

Uchiyama),  nous  voyons  que  nous  faisons  partie  du  réseau  de

l'interdépendance universelle et que nous sommes reliés à la totalité des

êtres et des phénomènes. Uchiyama Rôshi appelait cette unité du Soi et

de la totalité des existences « le Soi originel » ou « le Soi Universel » (Jikô).

C'est cette réalité qui se manifeste dans notre pratique de zazen.

C'est la lune dont parle maître Dôgen dans ce chapitre « Tsuki ».

« la lumière n'illumine pas les objets ; les objets n'existent pas non plus

La lumière et les objets cessent d'exister ».

La lumière de la lune avale toute chose et toutes les  choses disparaissent

pour devenir une partie du Soi ; le contenu du Soi. Il n'y a pas d'objet à

illuminer parceque l'Univers entier devient la lumière de la lune.

Le corps tout entier du Soi est la lune tout entière ; tous les phénomènes

sont la lune entière. Nous naissons, vivons et mourrons au sein de la lune.

Nos activités ordinaires ainsi que notre quotidien deviennent la lune. 



5-11-2025

Shôbôgenzô Tsuky : La Lune – Maître Dôgen

Traduit du japonais et commenté par Okumura Rôshi

Dans  le  chapitre  Genjôkôan  du  Shôbôgenzô,  maître  Dôgen  utilise

également l'image de la lune et de son reflet dans l'eau. Il écrit :

« Lorsqu'une personne atteint la réalisation, c'est comme la lune qui se

reflète sur l'eau. La lune ne se mouille jamais, l'eau n'est jamais troublée.

Bien que ce soit une vaste et grande lumière, elle se reflète sur un petit

plan d'eau. La lune entière et même le ciel entier se reflètent tous deux

dans une goutte de rosée pôsée sur un brin d'herbe ou sur une simple et

toute petite goutte d'eau. Tout comme la lune ne fait pas de trou dans

l'eau, La réalisation ne détruit pas la personne. Tout comme une goutte

de rosée n'obstrue pas la lumière de la lune venant du ciel, la personne

n'obstrue pas la réalisation ».  

Ici, la goutte d'eau est le Soi et la lune est « les dix-mille phénomènes ».

Nous devons garder à l'esprit  que le Soi est un noeud dans le filet de

l'interdépendance entre l'infinité des choses ( = le filet d'Indra ). 

Sans une relation entre l'infinité des choses et le Soi, il n'y a pas de Soi :

c'est cette relation en tant que tel qui est le Soi. 

Comme le dit maître Hôshaku dans son poème : 

«  Le Soi avale l'infinité des choses et l'infinité des choses avale le Soi ».   

Mais, quelle est cette chose qui est avalée à la fois par le Soi et l'infinité

des phénomènes ? C'est toutes les gouttes d'eau, aussi petites 

soient-elles : peu importe leur taille, la lune se reflète dans chacune d'elle.



Maître Dôgen a écrit un poème waka  intitulé « impermanence »

A quoi ressemble ce monde ?

Comme un oiseau aquatique qui secoue son bec

sur chaque goutte d'eau

se reflète la lune

L'oiseau  aquatique  plonge  dans  l'eau  et,  en  ressortant  de  l'étang,  il

secoue son bec. Des petites gouttes d'eau se dispersent dans l'air pour

retomber sur la surface du l'étang. En se dispersant, chaque goutte d'eau,

même si elle n'existe qu'une seconde à peine, reflète la lune  

Tel est notre  vie : celle-ci est aussi fragile et éphemère que cette goutte

d'eau  mais  la  lumière  sans  limite  et  éternelle  de  la  lune  s'y  reflète

complètement.  Notre  vie  est  à  l'intersection  de l'impermanence et  de

l'éternité, au croisement de l'individuel et de l'universel.

L'immensité de la lumière de la lune ne détruit pas la goutte d'eau, pas

plus que la petite goutte d'eau empêche la lune de s'y reflèter.

Lorsque Dôgen Zenji  parle  de l'éveil,  il  ne  parle  pas d'une expérience

ponctelle, qui n'adviendrait qu'une fois. Pour lui, il s'agit de s'éveiller à la

très ordinaire réalité de notre petitesse,  de notre impermanence et  de

notre égocentrisme au sein même du réseau de l'interdépendance dans

lequel nous vivons. Ce filet de l'interdépendance si vaste et sans limite

s'étend bien au-delà de toute dualité. 



19-11-2025

Sansuikyô de maître Dôgen : le Soûtra des montagnes et des rivières

Traduit du japonais et commenté par maître Okumura (extrait)

« L'eau n'est ni forte ni fragile, ni mouillée ni sèche, ni en mouvement ni

immobile, ni froide ni chaude, ni être ni non-être, ni illusion ni éveil.

Gelée, elle est plus dure que le diamant : qui pourrait la casser ?

Fondue, elle est plus douce que le lait : qui pourrait la casser ? »

Parfois l'eau bouge, parfois non. La glace du pôle Nord et du pôle Sud

existe depuis des millions d'années,  pourtant elle pourrait  fondre si  le

climat devait globalement changer. « Ni être ni non-être » fait référence à

la forme et à la vacuité. Il n'y a rien de tel que nous puissions appeler 

« de  l'eau » :  c'est  seulement  une  agrégation  de  deux  atomes

d'hydrogène et d'un atome d'oxygène. Tout comme une bulle d'eau est

un événement  au sein  de l'interaction entre  l'air  et  l'eau,  l'eau est  un

événement au sein duquel l'hydrogène et l'oxygène interagissent. 

Il n'y a pas d'entité fixe et permanente appelée « eau ».  

Cependant, nous ne pouvons pas dire que la bulle n'est pas là, ou que

l'eau n'est pas là. En tant qu'événement, chacune des deux est là : c'est la

vacuité. « Ni illusion ni éveil ». Bien sûr, cela ne concerne pas uniquement

l'eau mais aussi nous-même et toute chose. Nous sommes au-delà de

cette dualité. Dôgen Zenji nous montre la Voie du Milieu qui se trouve

au-delà de la dualité. C'est ce qu'exprime le Soûtra du Cœur, le Hannya

Shingyô :  « Tous les phénomènes ont pour caractéristique la vacuité, ils

n'apparaissent  ni  ne  disparaissent,  ils  ne  sont  ni  purs  ni  souillés,  ils

n'augmentent ni ne diminuent ». 

« Gelée, l'eau est plus dure que le diamant, qui pourrait la casser ? »

Comme dans le titre du Soûtra du Diamant, ici, « diamant » fait référence

à la sagesse  Prâjna que rien ne peut détruire.  Mais  « Fondue, l'eau est

plus douce que le lait » là, c'est  la compassion qui nourrit chaque être,

qui nourrit tous les êtres.  

°°°°°



3-12-2025

Sansuikyô de maître Dôgen : le Soûtra des montagnes et des rivières

Traduit du japonais et commenté par maître Okumura (extrait)

« Depuis le lointain passé jusqu'au lointain présent, les montagnes ont

été la demeure des grands sages ».

L'expression « depuis le lointain passé jusqu'au lointain présent » 

est destinée à transmettre le dépassement du passé et du présent. 

Ici, Dôgen Zenji parle de transcender le moment présent et l'éternité. 

Cette intersection entre le moment présent et l'éternité est le lieu où 

tous les bouddhas, (tous les éveillés) demeurent : ce sont les montagnes

et les rivières.

« Les  éveillés  et  les  sages  ont  tous  fait  des  montagnes  leur  propre

chambre, leur propre corps et leurs propre esprit ».

Pour les bouddhas et les sages, les montagnes sont leur demeure mais

aussi leur corp et leurs esprit. Les sages sont  les montagnes.

« Et à travers ces éveillés et ces sages, les montagnes sont apparues ».

Les  bouddhas  et  les  éveillés  ont  vécu  au  sein  des  montagnes  et  ont

manifesté  la  réalité  ultime  des  montagnes  à  travers  leur  pratique.  En

disant « les montagnes sont apparues », Dôgen Zenji  parle de la façon

dont certaines  personnes actualisent  les  vertus  des montagnes et  des

rivières à travers leurs propres vies ( La Sagesse de l'Univers prend forme

ici et maintenant à travers notre zazen qui en est l'actualisation et l'intime

expression ;  il  n'y  a  pas  de  séparation  entre  zazen  et  la  Sagesse  de

l'Univers ).    



10-12-2025

Sansuikyô de maître Dôgen : le Soûtra des montagnes et des rivières

Traduit du japonais et commenté par maître Okumura (extrait)

« De nombreux sages sont entrés dans les montagnes mais depuis qu'ils

y sont entrés, personne n'en a jamais vu un seul d'entre eux. 

Il y a seulement l'expression de la vie en montagne : il ne reste aucune

trace de ceux qui y sont entrés ».

Une fois que les sages et les bouddhas sont entrés dans les montagnes,

ils  disparaissent en  devenant  Un  avec  les  montagnes.  Les  montagnes

signifie le réseau de l'interdépendance (des êtres et des phénomènes), 

le filet d'Indra. Les éveillés, les sages  sont devenus un des nœuds de ce

filet : ils sont devenus les montagnes. Lorsque Dôgen Zenji écrit :

« Il ne reste aucune trace de ceux qui y sont entrés », il fait référence à ce

que disait  maître Dongshan à propos de la  Voie  des oiseaux :  chaque

année,  les  oiseaux  migrateurs  savent  où ils  vont  mais  les  humains  ne

peuvent pas voir leurs traces (dans le ciel). Même si nous ne voyons pas la

trace de leur trajet,  les oiseaux (eux) la connaissent. Quand les maîtres

Zen qui sont entrés dans les montagnes sont devenus les montagnes,

leurs  vies  égocentriques  et  leurs  consciences  karmiques  ont  disparut

parce qu'ils se sont mélangés aux montagnes. 

Seule, la trace sans trace de leur vie en montagne subsiste.    

« La vie à la montagne », qui veut dire être en unité avec les bouddhas n'a

rien d'abstrait mais c'est simplement les activités de la vie quotidienne.

Un bouddha puise de l'eau,  ramasse du bois,  il  prépare les repas qu'il

prend  dans  les  ôryôkis  (les  bols  pour  les  repas),  ensuite,  il  lave  ses

ôryôkis : ce style de vie est « la vie à la montagne ». Si nous aimons la vie

à la montagne, même si aucune trace ne reste, nous pouvons cependant

voir les traces de la façon dont les maîtres (les sages) vivaient. 



« Les sommets et les yeux des montagnes sont complètement différents

selon  que  nous  sommes  dans  le  monde  en  train  de  contempler  les

montagnes,  ou  que  nous  sommes  dans  les  montagnes  en  train  de

rencontrer les montagnes ».

Ici, Dôgen Zenji parle de la différence entre voir les montagnes depuis la

ville  et  les  voir  depuis  le  sein  des  montagnes.  Dans le  fasicule  « Uji »

(l'être-temps)  il  dit  que  nous  devrions  entrer  directement  dans  les

montagnes et voir leur mille sommets depuis l'intérieure. Dôgen Zenji dit

qu'il n'y a pas de lieu tel que l'extérieure des montagnes : nous sommes

toutes et tous au sein même des montagnes. Et pourtant jusqu'à ce que

nous nous éveillons à cette réalité,  nous imaginons que nous sommes

des observateurs extérieurs. Dôgen Zenji dit que si nous n'avons pas 

« les yeux » (du Dharma) pour voir les montagnes alors, nous sommes à

l'extérieur.  A  la  fin,  il  n'y  a  pas  de frontière  entre  les  montagnes et  le

monde : le monde fait partie des montagnes. Entrer dans les montagnes

signifie  commencer  à  pratiquer,  engendrer  l'esprit  d'éveil,  recevoir  les

préceptes  du  bodhisattva,  étudier  les  enseigements  du  Bouddha,

pratiquer zazen et accomplir toutes les activités de notre vie, jour après

jour.  C'est  voir  les  montagnes  de  l'intérieure.  Dôgen  Zenji  nous

demande d'entrer directement dans les montagnes et d'y vivre. 

Il n'y a rien de spécial dans la pratique : une fois que nous sommes entrés

dans  les  montagnes,  elles  n'ont  rien  de  spécial ;  cependant  les

montagnes que nous voyons alors sont complètement différentes.



Matinée zazen du 13 décembre 2025 – Jôdô E 

Samyuktâgama Soûtra

Ainsi ai-je entendu.

Une fois,  le Bouddha demeurait  à Râjagriha sur le Mont des Vautours,

dans le bois des bambous Karanda.

Alors,  l'étudiant brahmane Vatsa se rendit  à l'endroit  où se trouvait  le

Bouddha. Il s'assied sur le côté et dit : 

« Gautama, en tous les êtres, y a-t-il un soi ? »

Le Bouddha garda le silence et ne répondit pas.

Vatsa insiste : « C'est donc qu'il n'y a pas de soi ? »

A nouveau, le Bouddha ne répondit pas.

Alors,  Vatsa  fit  cette  réflexion :  « J'ai  intérrogé  le  religieux  Gautama

plusieurs  fois  sur  ce  sujet  mais  il  garde  le  silence,  il  ne  sait  pas  quoi

répondre ». 

Ananda qui était présent avait écouté cet échange de paroles et il dit au

Bouddha : « Honoré du Monde, pourquoi ne réponds-tu pas à la question

de Vatsa ? Si tu ne réponds pas, il va se dire « le Bouddha ne sais pas quoi

répondre » ; cela ne va-t-il pas le renforcer dans ses vues fausses ? »

L'Eveillé dit alors à Ananda : « Dans le passé, n'ais-je pas enseigné dans

tous mes discours qu'il n'y a pas de soi ? Puisqu'il n'y a pas de soi, si je

répondais à sa question, j'irais contre le principe même de la Voie. 

Et pourquoi ? Parce que s'il n'y a pas de soi au sein des phénomènes, à

propos de quel soi  pourrais-je lui  répondre ? Si  je lui  répondais,  je ne

pourrais que le renforcer dans ses doutes : si je disais qu'il y a un soi, je

tomberais dans la conception éternaliste et si je disais qu'il n'y a pas de

soi, je tomberais dans la vue nihiliste. Quand le Bouddha enseigne la Loi,

il écarte les deux extrèmes et se conforme à la Voie du Milieu. Puisque les

phénomènes disparaissent, il ne durent pas mais puisqu'il y a continuité,

ils ne sont pas anéantis. C'est à cause de ceci qu'il y a cela, c'est parce que

ceci naît que cela naît et c'est parce que ceci ne naît pas que cela ne naît

pas non plus.



C'est à cause de l'ignorance qu'il y a les formations karmiques, à cause

des formations karmiques qu'il y a la conscience, à cause de la conscience

qu'il  y  a  l'ensemble  physique/mental,  à  cause  de  l'ensemble

physique/mental  qu'il  y  a  les  six  domaines  des  sens,  à  cause  des  six

domaines des sens qu'il  y a le contact,  à  cause du contact qu'il  y a la

sensation, à cause de la sensation qu'il y a la soif, à cause de la soif qu'il y

a la volonté de saisir, à cause de la volonté de saisir qu'il y a le devenir, à

cause du devenir qu'il y a la naissance, à cause de la naissance qu'il y a la

vieillesse et la mort ainsi que le chagrin, la peine, la douleur, le regret et

toute la masse des souffrances. 

A  cause  de  l'extinction  de  l'ignorance,  les  formations  karmiques

s'éteignent,  quand les  formations karmiques s'éteignent,  la  conscience

s'éteint,  quand  la  conscience  s'éteint,  l'ensemble  physique/mental

s'éteint, quand l'ensemble physique/mental s'éteint, les six domaines des

sens s'éteignent, quand les six domaines des sens s'éteignent, le contact

s'éteint,  quand  le  contact  s'éteint,  la  sensation  s'éteint,  quand  la

sensation s'éteint, la soif s'éteint, quand la soif s'éteint, la volonté de saisir

s'éteint, quand la volonté de saisir s'éteint, le devenir s'éteint, quand le

devenir  s'éteint,  la  naissance  s'éteint,  quand  la  naissance  s'éteint,  la

vieillesse et la mort s'éteignent ainsi que le chagrin, la peine, la douleur, le

regret et toute la masse des souffrances s'éteint ».

Lorsque le Bouddha eut dit  cela,  les  moines,  ayant entendu ce que le

Bouddha avait enseigné, le reçurent avec joie et le mirent en pratique.


