AINSI
Al-JE
ENTENDU

2025

www.centre-bouddhiste-zen-des-pagodes.be


http://www.centre-bouddhiste-zen-des-pagodes.be/

29-01-2025

Shobogenzo Jippo de maitre DOgen : Les Dix Directions
Commenté par Katagiri Roshi

Maitre Changsha Jingshen dit :
« Le monde entier dans les Dix Directions est la lumiéere du Soi.

Le monde entier dans les Dix Directions est au sein de la lumiere du Soi ».

Les Dix Directions représentent I'Univers entier: les huit directions
cardinales, le dessus et le dessous. Mais ici, les Dix Directions signifient
quelque chose de plus que la conception ordinaire de |'univers.
Ordinairement, nous pensons que lorsque nous sommes nés, l'univers
était déja la. Nous sommes nés dans ce monde et ensuite, nous essayons
de le comprendre. Si nous tentons d'appréhender les Dix Directions selon
notre esprit ordinaire, nous ne pouvons pas comprendre ce que Dégen
Zenji veut dire. Ce qu'il dit ici c'est que nous naissons avec et en méme
temps que |'Univers entier: nous naissont avec les montagnes, les
rivieres, avec toutes les choses de I'Univers de facon simultanée (c'est-a-
dire au méme moment). C'est I'enseignement de l'interdépendance
dispensé par le Bouddha. Une montagne nous semble tres stable.

En realité, elle bouge. Les montagnes sont vivantes parcequ'elles sont
sans cesse dans le processus de la naissance.

Aussi, notre vie et la vie de la montagne sont la simultanément .

Jour apres jour, moment apres moment, notre vie coexiste exactement
avec les montagnes, avec toutes choses: nous ne pouvons pas exister
séparément les uns des autres. Qu'est-ce que le Soi ? Le Soi est une
image du monde vu dans sa totalité et qui surgit completement libre :
parfois il apparait comme notre soi singulier, parfois comme les arbres,
les oiseaux, les cailloux ; il apparait parfois encore comme I'immensité de
I'espace.

C'est I'image vraie du Grand Soi que nous possédons déja, qui est déja en
nous (= notre nature de Bouddha).



Notre Grand Soi n'est pas séparé des autres, il est interconnecté (avec
tous les étres) et fonctionne constament avec les autres existences.

Ou fonctionne-t-il ? Pas dans notre petit territoire a nous : il fonctionne
dans I'immensité de I'Univers. En japonais, ce fonctionnement est appelé
« kdmyod ». Kobmyd signifie « lumiere ». Le fonctionnement du monde
dans sa totalité est la lumiere du Soi. Parceque la lumiere fonctionne a
chaque instant de moment en moment, le monde entier se manifeste
constament en tant que monde humain: le monde entier est alors au
sein méme de la lumiere du Soi. Quand nous sommes assis (en zazen) sur
notre zafu -notre coussin de méditation- la totalité du vaste Univers vient
en nous en tant que notre corps, notre esprit, en tant que les contenus de
notre vie et nous pouvons godter la dimension profonde de notre
existence. Alors, s'il vous plait, acceptez que votre vie et le monde entier

sont une seule et méme réalité et prenez en bien soin.




5-02-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

« La grande Voie de tous les bouddhas, lorsqu'elle est completement
pénétrée est libération et elle est manifestation. Libération veut dire que
la vie se libere elle-méme de la vie mais aussi que la mort se libére elle-
méme de la mort. Par conséquent, il y a quitter Vie-et-Mort et il y a entrer
dans Vie-et-Mort, les deux sont la grande Voie qui est completement
pénétrée. Il y a abandonner Vie-et-Mort et il y a traverser Vie-et-Mort
les deux sont la grande Voie qui est completement pénétrée.

La manifestation est la Vie, la Vie est la manifestation.

Au moment de la manifestation, il n'y a rien d'autre que la manifestation
totale de la Vie et il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la

mort ».

La libération, c'est voir la non-forme : une buche de bois n'est pas une
buche de bois par conséquent elle peut devenir de la cendre.

La manifestation, c'est voir la forme : ici et maintenant, une buche de bois
est cent pourcent une buche de bois. Forme et non-forme, libération et
manifestation se nient l'une l'autre mais au méme moment, elle se
soutiennent l'une l'autre. Voir les deux au méme moment, c'est voir la
Réalité. « La Vie se libere elle-méme de la Vie et la Mort se libere elle-
méme de la Mort »: la Vie n'est pas figée en tant que Vie ; la Mort n'est
pas figée en tant que Mort. Mais, les concepts « Vie-et-Mort » ne peuvent
pas changer; la vie n'est pas la mort, la mort n'est pas la vie. Nous
sommes nés et nous vivons a travers les changements puis, nous
mourons.

A part notre corps/esprit qui changent tout le temps, il n'y a rien d'autre.
A n'importe quel moment, la vie se nie elle-méme pour devenir la mort.
Et quand elle est partie, elle ne revient jamais : c'est I'impermanence et le
non-Soi ( enseigné par Bouddha).



« Par conséquent, il y a quitter Vie-et-Mort et il y a entrer dans Vie-et-
Mort, les deux sont la grande Voie qui est completement pénétrée ».
Vie-et-Mort, c'est transmigrer au sein du samsara (le cycle des naissances
et des morts). Les bodhisattvas ne restent pas dans le cycle des
renaissances de par leur sagesse et ils ne restent pas dans le nirvana

(la libération du cycle) par compassion. lls ne restent ni dans le samsara ni
dans le nirvana : ils ne résident nulle part.

Afin d'aider les autres, les bodhisattvas ont besoin de rester la ou restent
tous les étres (c'est a dire le cycle des renaissances). lls n'entrent pas dans
le nirvana avant que tous les étres n'y soient entrés. Mais a la fin, les
bodhisattvas ne restent pas vraiment dans le samsara non plus.

Lorqu'ils pratiquent avec cette attitude, ils sont déja dans le nirvana de la
«non-demeure », libre aussi bien du samsara que du nirvana en

transcendant toute distinction entre les deux.

<



12-02-2025

Shobbdgenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi.

« Il ya abandonner Vie-et-Mort et il y a traverser Vie-et-Mort, les deux

sont la grande Voie qui est completement pénétrée ».

Lorsque le Bouddha Shakyamuni est entré dans le Parfait Nirvana,

le Parinirvana, il a abandonné Vie-et-Mort ( = le cycle des renaissances).

« Traverser » veut dire traverser depuis cette rive-ci du samsara pour
gagner l'autre rive, celle du nirvana. Le Bouddha invite les étres sensibles
a traverser la riviere et a entrer dans le nirvana. Abandonner librement
Vie-et-Mort tout comme entrer librement dans Vie-et-Mort, c'est la

grande Voie quand elle est completement pénétreée.

« La manifestation est la Vie, la Vie est la manifestation. Au moment de la
manifestation, il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la Vie et

il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la mort ».

Méme si Vie-et-Mort n'ont pas de nature en soi, la vie peut devenir la
mort a n'importe quel moment. Mais, lorsque nous sommes en vie, nous
sommes en vie a cent pour cent, la mort n'est pas la. Lorsque nous
sommes mort, la vie n'est pas la.

La vie et la mort ne se rencontrent jamais.

Ce n'est jamais moitié/moitié. Nous pouvons étre tres malade voir méme
faire une expérience de mort imminente, nous demeurons en vie a cent
pour cent. La vie est seulement la vie mais elle est indissociable de la
mort : elles ne peuvent étre séparées qu'a travers nos pensées et nos

conceptions.



Dans nos pensées, la vie est désirable alors que la mort ne I'est pas.
Lorsque nous pensons a la mort, nous avons peur. Nous nous inquiétons
de ce qui va se passer apres notre mort. Quand quelqu'un confiait a
maitre K6d6 Sawaki qu'il ne pouvait pas mourrir car il s'inquiétait du sort
de sa famille apres sa disparition, Sawaki Roshi disait : « Ne vous en faites

donc pas, vous pouvez mourrir ( tranquillement)....

L'autre rive



19-02-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi.

« Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort dans la Mort.

Au moment précis de la manifestation de ce fonctionement, il n'est pas
nécessairement grand ni nécessairement petit. Il n'est pas I'Univers entier
ni une partie de Lui. Il n'est ni éternité ni instant. La Vie de ce moment
présent est au sein de ce fonctionnement , ce fonctionnement est au sein

de la Vie de ce moment présent ».

« Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort dans la Mort » :
notre naissance, notre vie et notre mort font partie de ce fonctionnement
total. Nous apparaissons depuis l'entiereté du Ciel et de la Terre, nous
restons pour un temps, nous changeons de formes et de conditions et a
la fin, nous disparaissons pour retourner a I'entiéreté du Ciel et de la Terre
(=I'Univers). Une graine est plantée au printemps, elle germe puis elle
pousse. Ensuite, des fleurs éclosent pour devenir des fruits qui produiront
des graines pour la génération suivante. Puis, les fruits disparraisent.

Dans ce processus, les plantes recoivent du soutient et de |'aide du
réseau de la totalité des étres (sensibles et insensibles) ; quand elles sont
arrivées a maturité, elles offrent a leur tour quelque chose au réseau.

Tous les étres sont connectés, ils fonctionnent ensembles et se
soutiennent les uns les autres. Nos vies sont des pieces de tissus
produites par le métier a tisser de I'espace/temps. Quand nous regardons
les choses, chacunes d'elles est impermanente, en constant changement,
sans essence fixe et autonome mais ce travail de tissage continue : notre
existence est le résultat de ce qui nous a été donné par d'autres étres et
d'autres phénomenes. Que ce soit de fagon positive ou négative, ce que
nous faisons maintenant influence les générations suivantes.



Le métier a tisser tisse |'ancien brocart de I'éternité tandis que le
printemps est neuf, frais et différent chaque année. Le printemps de
I'entierté du Ciel et de la Terre se manifeste au sein d'un petit bourgeon
de prunier qui éclot dans l'air froid. Le petit bourgeon actualise le
printemps du Ciel et de la Terre tout entier. Chaque chose, chaque étre
fonctionnent ensemble comme un Tout sans exclure qui ou quoi que se
soit. Il n'y a pas d'observateur extérieur et rien a observer depuis
I'extérieur : il n'est pas possible d'exprimer cette fonction totale avec des
mots ; c'est pour cela qu'a la fin, le Bouddha guarda le silence.

<z



26-02-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi.

« Au moment précis de la manifestation de ce fonctionement, il n'est pas
nécessairement grand ni nécessairement petit. Il n'est pas I'Univers entier

ni une partie restreinte de Lui. Il n'est ni I'éternité ni l'instant ».

Nos vies sont des pieces de tissus produites par le métier a tisser de
I'espace/temps. Quand Dégen Zenji dit: « Au moment précis de la
manifestation de ce fonctionement » il veut dire que c'est a chaque
instant que nous faisons partie intégrante de ce processus de tissage.
Puisque ce métier a tisser (I'espace/temps) fonctionne constament, il n'y a
pas un seul moment qui ne soit pas un moment de son fonctionnement.
Personne ne peut se tenir en dehors de ce fonctionnement afin de
I'observer. Lorsque nous pensons étre un observateur (extérieur), notre
« observation » fait partie de cette fonction totale : nous sommes comme
une goutte d'eau au sein d'un vaste océan qui essaie d'évaluer sa
petitesse par rapport a I'immensité des eaux.

« Il n'est pas nécessairement grand ni nécessairement petit ».

Nous comparons notre taille et celle des autres choses en les mesurant.
Je peux dire qu'un sapin ou une montagne sont bien plus grands que moi
mais comment pouvons nous mesurer la fonction totale du métier a
tisser de la création ? Nous en sommes une partie. Evidemment, une
partie est plus petite que le Tout, nous pouvons donc dire que nous
sommes petit et que le métier a tisser est grand. Cependant, lorsque
nous voyons notre propre vacuité en tant que « zéro » c'est a dire lorsque
nous voyons la non-séparation (la symbiose) entre nous-méme et le Tout,
alors, nous sommes aussi vaste que le Tout. Les Sodltras Bouddhiques
parlent d'une graine de pavot qui abrite le Mont Sumeru ou d'un pore de

la peau qui contient I'eau d'un vaste océan ...



« Il n'est pas I'Univers entier ni une partie restreinte de Lui ».
Aussi petite et restreinte soit-elle, une partie de I'Univers peut toujours
étre divisée en deux. Ultimement, «ici» n'est qu'une positision sans
longeur, sans largeur, sans aucune dimension. « Ici » est une position,
un point qui n'a pas d'extension dans |'espace : « ici » égale donc zéro.
Puisque zéro n'a pas de frontiere avec d'autres choses, ce lieu, « ici » (1)
n'a pas d'espace (0) mais zéro est aussi I'Univers infini (00).

Ici (1) = ici (0) = I'infini (00)
Ou que nous soyons, nous sommes dans un endroit particulier au sein de

I'espace mais cet endroit impregne directement |'Univers entier.




5-03-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

Au début du chapitre Zenki, maitre D6gen écrit :

« La grande Voie de tous les bouddhas, lorsqu'elle est completement
pénétrée est libération et elle est manifestation. Libération* veut dire que
la vie se libere elle-méme de la vie mais aussi que la mort se libere elle-
méme de la mort. Par conséquent, il y a quitter Vie-et-Mort et il y a entrer
dans Vie-et-Mort, les deux sont la grande Voie qui est completement
pénétrée. Il y a abandonner Vie-et-Mort et il y a traverser Vie-et-Mort
les deux sont la grande Vooie qui est completement pénétrée.

La manifestation est la Vie, la Vie est la manifestation.

Au moment de la manifestation, il n'y a rien d'autre que la manifestation
totale de la Vie et il n'y a rien d'autre que la manifestation totale de la
mort. Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort dans la
Mort. Au moment précis de la manifestation de ce fonctionnement**

il n'est pas nécessairement grand ni nécessairement petit. Il n'est pas
I'Univers entier ni une partie de Lui. Il n'est ni I'éternité ni I'instant.

La Vie de ce moment présent est au sein de ce fonctionnement

ce fonctionnement est au sein de la Vie de ce moment présent ».

A propos du moment précis de la manifestation totale de la Vie et de la
Mort c'est a dire de ce qu'il appele la fonction totale ( Zenki),

Dbgen Zenji écrit : « Il n'est ni ['éternité ni l'instant ».

Nous pouvons diviser le temps en périodes extremements courtes.

Mais si petite soient-elles, s'il subsiste une durée, nous pouvons encore la
séparer en deux parties : une moitié qui se trouve déja dans le passé et
une autre moitié qui reste dans le futur. Le moment présent (1) n'a pas de
durée (0). Ce moment présent sans durée devient Un avec le temps qui ne

s 'écoule pas.



Depuis le big-bang jusqu'a la fin de I'espace/temps, il n'y a qu'un seul et
méme moment (I'infini 0o) sans aucun segment de temps (sans aucune
durée). Nous séparons et mesurons le temps a l'aide de différentes
échelles telles une journée, une semaine, une année, un siecle, un
millénaire etc... Mais tous ces segments temporels sont congus par |'étre
humain : ils n'existent pas réellement. En réalité, le temps ne s'écoule pas.
Pour moi, c'est ce que le mot « éternité » signifie.

Le soi, l'ici-et-maintenant sont tous deux 1=0=o00.

En tant que soi, chacun de nous est restreint et conditionné au sein de
I'espace/temps. Nous ne pouvons pas vivre a l'extérieur de l'ici-et-
maintenant. Mais, lorsque nous sommes pleinement attentif et éveillé a
I'ici-et-maintenant, l'ici-et-maintenant disparait et devient Un avec l'infini
de l'espace et du temps. Méme limité et conditionné par l'ici-et-
maintenant, nous sommes infinis et sans limites parceque le soi, l'ici-et-

maintenant ne sont pas des entités immuables et indépendantes.

<z

* «Todatsu » en japonais signifie ici: clarifier, transparence, pénétrer
completement (d'apres maitre Nichijima).

** « Kikan » en japonais suggere la réalisation totale de la vie et de la
mort, de 'apparition et de la disparition a chaque moment = le moment
précis de la manifestation de la fonction totale, « zenki »

(d'apres maitre Nichijima)



12-03-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

«Au moment de la manifestation, il n'y a rien dautre que la
manifestation totale de la Vie et il n'y a rien d'autre que la manifestation
totale de la mort . Ce fonctionnement fait la Vie dans la Vie et fait la Mort
dans la Mort. Au moment précis de la manifestation de ce
fonctionnement, il n'est pas nécessairement grand ni nécessairement
petit. Il n‘est pas ['Univers entier ni une partie de Lui.

I n'est ni I'éternité ni l'instant.

La Vie de ce moment présent est au sein de ce fonctionnement ;

ce fonctionnement est au sein de la Vie de ce moment présent ».

Notre vie ici et maintenant fait partie intégrante du métier a tisser qui
crée I'infini de I'espace/temps. Tous les étres et le mouvement

(le fonctionnement) de la totalité du réseau de l'interdépendance sont
sans clivage. La totalité du fonctionnement se manifeste pleinement au

sein de chaque étre et au sein de tous les étres.

Maitre Dogen nous dit la méme chose dans le Genjékodan :

« Lorsqu'un poisson nage, aussi loin qu'il nage, il n‘atteint pas la fin de
I'océan. Lorsqu'un oiseau vole, aussi loin qu'il vole, il n‘atteint pas la fin du
ciel. Par conséquent, aucun poisson ni aucun oiseau n'‘ont jamais quitté
I'océan et le ciel depuis les temps anciens. Quand le besoin de l'oiseau ou
du poisson est grande, leur portée est grande. Quand leur besoin est
petit, leur portée est petite. De cette fagon, chaque poisson et chaque
oiseau utilise la totalité de l'espace et agit vigoureusement en tout lieu «.



« La Vie ne s'en vient pas, la Vie ne s'en va pas, la Vie n'apparait pas, elle
ne devient pas. Cependant, la Vie est la manifestation de la Fonction
Totale, la Mort est la manifestation de la Fonction Totale. Nous devrions
savoir que parmis les innombrables phénomenes au sein du soi, il y a la

Vie et il y a la Mort ».

« La Vie ne s'en vient pas, la Vie ne s'en va pas ; la Vie n‘apparait pas,
elle ne devient pas ». Chaque chose apparait et disparait : elle nait, vit et
meurt. Aucun Bouddhiste ne nie la realité de I'impermanence et du non-
soi, I'anatman. Cependant, lorsque nous regardons attentivement les
choses ici et maintenant, I'individu disparait. Le soi et les phénomenes ne
sont pas figés, ils sont un ensemble temporaire de causes et de
conditions. Au sein méme du Réseau de l'Interdépendance, le Soi est
(toujours) connecté a l'entiereté du monde : l'ici fait Un avec I'espace
infini et le maintenant fait Un avec I'éternité. C'est pour cette raison que
maitre Dogen dit que rien de s'en vient, rien ne s'en va ; rien ne n'apparait

et rien ne devient.

<



Matinée de zazen du samedi 22 mars 2025

Hotsu Bodai Shin, produire I'Esprit d'Eveil : sagesse et compassion
Un enseignement de Dainin Katagiri Réshi

Pour parler simplement, I'enseignement du Bouddha peut se ramener a
deux points essentiels: la sagesse (prajfia paramita) et la compassion
(mahakaruna paramita). La sagesse prajia est une compréhension
profonde de I'impermanence ; la vie émerge et cesse a chaque moment.
La compassion est une compréhension profonde de I'interdépendance ;
toutes les existences sont interconnectées. La compassion du Bouddha
est enfouie tres profondément au sein de nos vies, c'est la forme de notre
existence méme. Notre corps/esprit est produit par la compassion. Notre
vie et toutes les vies, tous ce que nous voyons et entendons, est la
manifestion totale du coeur chaud et compassionné du Bouddha.
Quoique nous puissions ressentir, penser ou faire, la compassion du
Bouddha est la. Nous ne pouvons pas vraiment le voir mais notre
existence et toutes les existences sont constament supportées par la
compassion du Bouddha (=I"activité de I'Univers). Lui faire confiance, c'est
la foi. La foi, selon le bouddhisme consiste a rechercher et a s'ouvrir sans
cesse a la compassion du Bouddha. La Bodhichitta, I'esprit d'éveil est
I'état d'esprit par lequel nous réalisons que nous sommes des étres qui
existent en symbiose avec tous les autres étres. Dans le bouddhisme, il ne
s'agit pas tant de croire en quelque chose mais plutét d'actualiser, de
réaliser I'immensité du monde de Bouddha (= du Cosmos).

Nos vies dépendent de I'immensité du monde qui embrasse et supporte
nos existences. La plupart du temps, nous avons I'habitude de ne pas
faire confiance aux autres. Peut-étre y a-t-il des raisons pour cela mais si
nous ne faisons confiance a personne et que cela s'exprime a travers
nous, alors cela influence tous les étres qui nous entourent.

C'est plutét dur..

Mais, comment apprendre a faire confiance ?



Un bébé s'ouvre a la compassion de sa mere et s'épanouit tres
naturellement. Il en va de méme pour nous. Nous sommes les enfants du
Bouddha. Si nous voulons nous épanouir spirituellement, nous avons a
nous ouvrir a la compassion du Bouddha. Cela veut dire dépendre de
I'immense arborescence du monde de Bouddha ( qui nous soutient ) et
faire confiance aux étres qui nous entourent, quels qu'ils soient : cette
pratique se fonde sur la vérité que tous les étres sont des bouddhas.

Elle nous amene a partager notre vie avec les autres et a aider les étres
avec sincérité. Plus nous pratiquons de cette facon, plus il nous est
difficile de nous percevoir séparés des autres. C'est I'esprit d'éveil, juste
s'ouvrir a I'immensité de la compassion du Bouddha et apprécier nos vies.
La Voie du bodhisattva consiste a aider tous les étres avec une attention
compassionnée. Mais, comment vivre comme un bodhisattva dans notre
vie de tous les jours ? A la base, un bodhisattva cherche la libération ( la
délivrance de la souffrance ). Il y a trois portes qui donnent acces a la
libération : la vacuité (le vide), la non-forme et le non-désir.

-La vacuité est I'essence pure de I'étre. Nous sommes pures et libres car ni
les étres et ni les phénomenes ne se bloquent entre-eux.

-La non-forme signifie I'Unité : la non-forme du sujet et la non-forme de
I'objet. Le Bouddha dit que quand les bodhisattvas aident, ils ne laissent
aucune trace de leur aide. Lorsque nous aidons, n'ayons aucune notion
d'étres quelgu'un qui aide quelqu'un d'autre. A ce moment, nous faisons
exactement Un avec 'autre. C'est I'Unité.

-Le non-désire signifie qu'il n'y a rien en dehors de I'Unité, qui en serait
séparé et que nous aurions a désirer. Quand vient le moment d'aider,
nous aidons simplement depuis I'Unité, sans le désir d'un bénéfice ou
d'une gain quelconque pour nous-méme. A ce moment apparait une
personne que nous appelons « un bodhisattva ».

Cette facon de vivre s'étend natrellement au sein de la réalisation de
I'immensité du monde de Bouddha. C'est la Bodhicitta, I'esprit d'Eveil.

00000



2-04-2025

Shobbdgenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Réshi

« Cependant, la Vie est la manifestation de la Fonction Totale, la Mort est
la manifestation de la Fonction Totale ».
Chaque chose et toute chose (chaque étre et tous les étres) qui s'en vient
et qui s'en va est le processus du fonctionnement du métier a tisser de la
création qui inclus la Vie et la Mort : c'est la manifestation de Zenki, la
Fonction Totale. Puisque c'est ainsi, il n'y a pas de soi figé et indépendant
(du reste de I'Univers) ; il n'y a donc ni naissance ni mort. Nous sommes
aussi vieux que |'Univers: tous les étres étaient la au moment du big-
bang ; depuis lors, rien n'a été ajouté depuis I'extérieur de I'Univers et rien
n'a été enlevé non plus. Nous avons été la tout ce temps en bougeant, en
changeant et en évoluant avec I'Univers dans sa totalité.
« Nous devrions savoir que parmis les innombrables phénomenes au
sein du Soi, il ya la Vie et il y a la Mort ».
Le Soi dont parle ici Dogen Zenji n'est pas le soi de l'individu auto-centre :
il s'agit du Soi connecté a I'Univers. Ce Soi (Universel) est un élément a
part entiere de Zenki, le fonctionnement total (de I'Univers). L'apparition,
la disparition, la naissance et la mort sont comme des nuages qui
apparaissent dans le Ciel : ils restent un moment puis disparaissent en
retournant dans l'azur des cieux. Ceci nous fait penser au verset
d'introduction des Stances de la Voie Médianne, les Madhyamika Karika
composé par Nagarjuna :
« Sans rien qui cesse ou se produise,
sans rien qui soit anéanti ou qui soit éternel,
sans unité ni diversité, sans arrivée ni départ :
telle est la coproduction conditionnée.
Des mots et des choses, apaisement béni.
Celui qui nous I'a enseigné, le Parfait Eveillé (le Bouddha),
le meilleur des enseignants, je lui rends hommage ».



« Nos devrions calmement nous demander : cette vie présente et tous les
étres qui surgissent en méme temps qu'elle, sont-ils avec la vie ou ne
sont-ils pas avec la vie ? Aucun instant ni aucun étre n'est séparé de la vie.
Aucun morceau de matiere ni aucun esprit n'est séparé de la vie ».

Ici, D6égen Zenji nous dit que notre vie et notre mort sont tout deux une
manifestation de la Fonction Totale: nous devrions savoir que, parmi
I'infinité des phénomenes du Soi, il y a la Vie et il y a la Mort.

La Vie fait partie de l'infinité des phénomenes tout comme la Mort.

Dans le paragraphe ci-dessus, il dit que notre vie ici-maintenant et tous
les phénomeénes qui sont aussi bien a l'intérieur qu'a I'extérieur de nous-
méme, surgissent ensemble. Habituellement, nous pensons que notre vie
est limitée dans un certain temps et dans un certain espace et qu'elle est
conditionnée par des causes et des conditions qui nous séparent des
autres choses. Mais, d'autre part nous pouvons dire que notre existence
est connectée avec toutes choses y compris le temps, I'espace, les causes
et les conditions. Méme limités et conditionnés, nous faisons Un avec
toutes choses. Nos limites et nos conditionnements sont ce qui nous relie
a tous les étres : ce qui nous sépare des autres est ce qui nous relie aux
autres. Les océans, c'est ce qui sépare les continents mais c'est aussi ce

qui les relie.

i T




9-04-2025

Shobbdgenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

K6sh6é Uchiyama RéOshi écrit: « Le vrai Soi n'a rien a faire avec « les
autres », c'est un Soi qui vit totalement en lui-méme. Le monde tel qu'il
est expérimenté est le monde que seul le Soi, c'est a dire nous méme,
peut expérimenter. Lorsque nous naissons, notre monde nait en méme
temps que nous. De la méme facon, lorsque nous mourrons, notre
monde meurt avec nous. Notre vrai Soi inclus la totalité du monde dans
lequel nous vivons et dans ce monde, il n'y a aucune possibilité
d'eéchange. Cependant, «le monde » n'est pas une entité qui existe
séparée de nous, « le monde », c'est la ou nous fonctionnons.

Aussi, la vie du vrai Soi n'est pas une entité séparée de notre
fonctionnement : tout ce que nous rencontrons est notre vie ».

En premier lieu, Uchiyama R&shi dit que chacun(ne) de nous est
completement seul(e) et qu'aucun échange entre nous-méme et l'autre
n'est possible ( personne ne peut vivre a notre place ). Cependant, il dit
ensuite que tout ce que nous rencontrons est notre vie. Cela signifie que
nous sommes tous les étres vivants et toutes les choses que nous
rencontrons. Il n'y a pas de séparation entre le Soi et les autres, entre le
sujet et son objet, entre les organes des sens et leurs objets.

Ce qu'écrit Uchiyama R&shi semble contradictoire voir, opposé: un
éclaircissement s'impose. Nous sommes toutes et tous conditionnés par
nos attributs karmiques, c'est pourquoi, chacune et chacun d'entre nous
fait des expériences différentes et a une vision de la réalité différente.

Le passé n'existant plus, il n'est plus une realité. De méme, le futur n'est
pas encore advenu et tout ce que nous pensons concernant le futur n'est
pas réel.



La facon dont nous comprenons les choses du passé et du futur est
influencée par notre karma. Le passé est notre mémoire actuelle et le
futur est notre espoir en ce moment méme. Mais la Réalité, c'est juste
cette vie présente, c'est juste ce moment présent. Notre monde est né
avec nous et tous les phénomenes de ['Univers font Un avec nous.
Lorsque nous mourrons, notre monde et tous les phénomenes de
I'Univers meurt avec nous.

L'unité et la séparation s'interpénétrent complétement I'un l'autre.

Dans Zenki, Dégen Zenji écrit :

« Aucun moment et aucun étre n'est séparé de la vie. Aucun morceau de
matiere et aucun esprit n'est séparé de la vie ».

Chaque moment et tous les moments, toutes les myriades de choses,

(de phénomenes) et tous ce qui va et vient dans notre esprit co-émergent
avec notre vie. Il n'y a rien que nous puissions appelé « la vie du Soi » qui
n'est autre que le temps et toutes les choses qui vont et viennent a

I'intérieur et a |'extérieur de nous-méme.

Maitre Késhé Uchiyama



16-04-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

« Par exemple, la vie est semblable a ce moment du temps ou une
personne monte dans un bateau. Dans ce bateau, la personne manie la
voile et gere le gouvernail. Méme si la personne navigue a l'aide d'une
rame, le bateau emmene la personne : mis a part le bateau, il n'y a pas de
Soi en tant que personne. La personne monte dans le bateau et

transforme ce bateau en bateau ».

Dans le Genjokdéan, maitre Dogen décrit la méme réalité en utilisant
I'ilmage du poisson et de son monde c'est a dire I'océan et celle de
I'oiseau et de son monde c'est a dire le ciel. Les petits oiseaux ont de
petites ailes et les gros de grandes ailes. Leur aptitude a voler varie et leur
vue est probablement différente. Un colibris ne peut pas voir le monde
comme un aigle peut le voir. Et pourtant, D6gen Zenji dit que tous les
oiseaux volent dans le ciel tout entier. Il en va de méme pour tous les
poissons qui nagent dans I'océan tout entier. Ensuite il dit: « Pour un
poisson, I'eau est la vie, pour un oiseau, le ciel est la vie ». Il y a un oiseau,
un poisson, la vie et le ciel ou I'océan. L'oiseau et le poisson sont des
métaphores de I'étre individuel, concret et conditionné.

La Vie est quelque chose qui n'a pas de forme. Tous les oiseaux et tous les
poissons vivent la Vie sans forme qui contient certaines formes
particulieres et certaines conditions. Chacun d'eux est la vie actualisée,
limité au sein du monde phénoménal et au sein d'un certain
espace/temps limité. lls vivent dans le ciel ou l'océan qui sont leur
environnement. Chacune des formes concretes que prend les étres
vivants et la Vie sans forme sont Un. La totalité des étres vivants vivent la

méme Vie sans forme, ensembles avec leur monde dans sa totalité.



Si un oiseau ne veut pas voler, si un poisson ne veut pas nager jusqu'a
complétement examiner et comprendre ce qu'est le ciel ou ce qu'est
I'océan ; alors il n'y a pas de possibilité pour eux de voler ou de nager :

ils ne peuvent pas actualiser la Vie sans forme et vivre ensemble avec tous
les étres dans le monde. Si nous n'essayons pas de comprendre ce qu'est
le monde, ce qu'est la Vie, ce que nous avons a y faire, il ne nous est alors
pas possible d'étudier la Voie du Bouddha.

Le long de la riviere Biwa a Uji au sud de Kyo6to



14-05-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

« Par exemple, la vie est semblable a ce moment du temps ou une
personne monte dans un bateau. Dans ce bateau, la personne manie la
voile et gere le gouvernail. Méme si la personne navigue a l'aide d'une
rame, le bateau emmene la personne : mis a part le bateau, il n'y a pas de
Soi en tant que personne. La personne monte dans le bateau et

transforme ce bateau en bateau ».

Chaque chose que nous faisons dans notre vie quotidienne devient notre
pratique/réalisation. Nous faisons I'expérience d'une chose a la fois, nous
I'étudions et nous la comprenons. Nous continuons de pratiquer et
d'étudier qui nous sommes, ce qu'est chacune des choses que nous
rencontrons, ce qu'est notre vie et ce qu'est ce monde. C'est la facon
dont nous nous étudions nous-méme, dont nous étudions la Voie du
Bouddha en tant que réalité actualisée, genjé kdan.

Cependant, D6gen Zenji dit que nous ne pouvons pas percevoir ce que
nous avons étudié et actualisé, il dit :

« La limite du connu n'est pas claire parce que le connu qui semble limité
est né et pratiqué simultanément avec la complete pénétration de la Voie
du Bouddha. Nous ne devons pas penser que ce que nous avons atteint a
été congu par nous-méme et connu par notre esprit discriminant. Méme
si I'éveil total est actualisé ici et maintenant, son intimité est tel qu'il
(I'éveil) ne constitue pas nécéssairement une « Vue ». A la fin, la Vue
(profonde) n'est pas quelque chose de fixe ».

Méme si nous ne percevons pas ce qu'est le Soi, ce qu'est la Vie sans
forme et ce qu'est le monde, au sein méme de nos activités, la Vie sans
forme et la totalité du monde de l'interconnexion sont révélés.



Ce que maitre D6gen dit ici sans utiliser le moindre terme technique du
Bouddhisme, est clair et compréhensible : dans cette analogie il y a la
personne, l'action de cette personne qui est de monter dans un bateau, le
monde et la Vie. Dans le Genj6 kdéan, il en va de méme avec l'oiseau,
I'action de voler, le ciel tout entier ainsi qu'avec le poisson, |'action de

nager, 'océan et pour tout deux, la Vie sans forme.
Lors d'un discour dans la Salle du Dharma*, D6gen Zenji dit :

« La Vie ne s'en vient de nulle part. C'est comme enfiler notre pantalon.
Cependant, notre visage est solennel. Par conséquent, il est dit que les
dix mille choses (=la totalité des phénomene) retournent a I'Un.

La Mort ne s'en va nulle part. C'est comme enlever notre pantalon.
Cependant, nos traces sont abandonnées. Par conséquent, il est dit : ou
donc retourne I'Un ? En ce moment précis, comment est-ce ? Depuis le
début, la Vie et la Mort ne sont pas liées I'une a l'autre. L'offence et le

bonheur sont tous deux vides et ne demeurent nulle part ».

<

* Eiheikoroku — Volume 5 — discour 391



28-05-2025

Shoébogenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

« Nous devons faire un effort pour étudier ce moment précis. Ce
moment précis n'est autre que le monde du bateau. Le ciel, I'eau et la
cote, chacun d'eux devient le moment du bateau : il n'en va pas de méme

avec le moment d'une chose autre que le bateau ».

Lorsque nous pratiquons zazen, tout fait partie de zazen. Le monde entier
devient le monde de zazen. Je pense que c'est ce que cherche a dire
maitre Dogen lorsqu'il dit que quand nous sommes assis en zazen, toutes
les choses dans I'Univers deviennent réalisation. Cela ne veut pas dire que
nous ne rencontrons pas de difficulté lorsque nous faisons zazen ou
quand nous nous efforcons d'établir et de maintenir un espace consacré
a la pratique de l'assise. Chaque jour, nous avons a faire face a différents
problemes. Mais ces difficultés, ces problemes font partie de notre
pratique et sont, en quelque sorte, des maitres pour nous (ils sont riches
d'enseignements). Nous pouvons étudier de nombreuses choses a partir
de ces obstacles ainsi que de nos propres erreurs.

« A cet effet, nous donnons naissance a la Vie et la Vie fait de nous ce que
nous sommes. Lorsque nous montons dans un bateau, notre
corps/esprit, I'environnement et nous, tout devient le fonctionnement du

bateau : la Vie est le Soi et le Soi est la Vie ».

Nous sommes conditionnés par notre naissance. Nous ne pouvons pas
choisir de naitre tout comme de ne pas naitre ; nous ne pouvons pas
choisir de qui nous sommes les enfants ni choisir notre nationalité ou
notre langue. Nous sommes simplement forcé de vivre en tant qu'enfant
de nos parents, nés a une certaine époque et dans certaines conditions.
C'est ce que signifie « les étres karmiques conditionnés ».



Cependant, ici, Dégen Zenji dit quelque chose d'interpellant :

« Nous donnons naissance a la Vie et la Vie fait de nous ce que nous
sommes ». Notre Soli et les conditions de la Vie ne vont pas a sens unique.
La Vie sans forme et « moi » en tant qu'individu, fonctionnons ensemble
dans un certain environnement.

Nous sommes produits par notre naissance et notre existence et
pourtant, nous donnons naissance a la Vie : si nous ne naissons pas, il n'y
a rien que nous puissions appeler « la Vie ».

La Vie a besoin de nous pour se perpétuer, pour continuer.

Les causes et les conditions de la totalité de I'Univers font de nous ce que
nous sommes. Notre Soi et la Vie sans forme travaillent ensembles :

c'est Zenki, la Fonction Totale. Nous ne pouvons pas dire lequel est la
cause et lequel est le résultat. Sans commencement et sans fin, tous deux
fonctionnent ensembles en tant que causes, conditions et résultats.

<



4-06-2025

Shobbdgenzé Zenki de maitre Dogen : La Fonction Totale

Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

« Voici ce que nous devrions étudier: le principe «la Vie est une
manifestation de la Fonction Totale » n'a pas de commencement ni de
fin, il pénetre la totalité de la grande terre et l'intégralité de I'espace.
Cependant, il (ce principe) ne fait pas obstacle a «la vie est une
manifestation de la Fonction Totale » ni a « la Mort est une manifestation
de la Fonction Totale ». C'est pourquoi, la Vie ne géne pas la Mort et la
Mort ne géne pas la Vie. La totalité de la grande terre et l'intégralité de

I'espace apparaissent dans la Vie et aussi dans la Mort ».

Chaque étre existe comme un nceud dans le filet d'Indra : tout les étres
sont connectés les uns aux autres, se refletent les uns dans les autres et se
soutiennent les uns les autres. En dehors des mailles de ce vaste réseau
interconnecté, aucun étre ne peut exister. Aucun étre ne peut exister
comme une entité fixe (c'est a dire non soumise au changement) ; aucun
étre ne peut exister comme une entité indépendante qui ne serait pas en
relation avec les autres entités, les autres étres (c'est a dire en dehors des
mailles du filet). Toute chose change sans cesse en dépendance de
I'émergence et de la disparition des autres choses. Au sein du temps,
certains éléments surgissent ensembles et d'autres sont dispersés
moment apres moment. Lorsque nous naissons, rien n'est ajouté au filet
d'Indra; lorsque nous mourrons, rien n'est soustrait du filet. Pour
comprendre notre naissance, notre vie et notre mort, nous devons nous
évelller a la réalité de la vacuité et de la production interdépendante.



Nous pouvons aborder la structure de cette réalité selon trois
perspectives :

1/ Comme la fonction totale de ce vaste réseau interconnecté vu comme
un Tout.

2/ Comme la relation entre un individu particulier et la totalité du réseau
interdépendant.

3/ Comme les relations qu'entretiennent les étres sensibles entre eux au
sein du réseau de I'interdépendance.

Ces trois aspects d'une seule et méme réalité sont symbolisés par I'image
du filet d'Indra. Notre étude dois inclure la compréhension des relations
entre ces trois aspects, aussi bien a travers le temps qu'a travers 'espace.
Au printemps, un petit bourgeon de cerisier exprime le printemps du
monde tout entier. La totalité du monde interconnecté n'est autre que la

vie de chaque personne qui est comme un nceud dans I'immensité
du filet d'Indra.




11-06-2025

L'Esprit d'éveil — Dainin Katagiri Roshi

Nagarjuna a écrit: «/'Esprit d ‘éveil est l'esprit qui voit la nature
transitoire du monde ». L'Esprit d'éveil n'est pas notre esprit individuel,
c'est I'Esprit Universel qui est ouvert a tous les étres. C'est I'Esprit-Un.
L'Esprit d'éveil inclut tous les étres sensibles : d'apres les enseignements
bouddhiques, tous les étres sont éveillés, tous les étres sont des
Bouddhas. Aussi, générer I'Esprit d'Evell, c'est s'éveiller a cette Vérite.
Dogen Zenji dit que nous devons étre sans cesse conscient de cette vérité
si nous voulons générer I'Esprit d'éveil. En toutes circonstances, ou que
nous allions et quoi que nous fassions, que nous vivions des situations
favorables ou difficiles, nous devons étre conscient de cette vérité que
tous les étres sont des Bouddhas, des éveillés ; y compris nous méme.
Pour nous, c'est une chose difficile a concevoir. Maitre Dogen écrit :

« lorsque vous agissez avec une aspiration véritable, méme si votre but
est élevé vous pouvez l'atteindre, méme s'il est profond, vous pouver
'attraper. Avec un tel Esprit (d'éveil) si fort et si sérieux, vous atteindrez
I'éveil a coup sar ».

L'Esprit d"éveil est une aspiration forte et résolue a chercher la Vérité.
C'est le but de la pratique et de toute vie spirituelle. D6gen Zenji dit que
pour éveiller cette aspiration, il est nécessaire de contempler
profondément I'impermanence du monde. Nous avons a voir combien la
vie humaine est fragile. La vérité de l'impermanence est que tout est
mouvement, sans aucune exeption. Il n'y a qu'un changement continuel :
notre corps/esprit et toute chose ne sont rien d'autre que le changement
lui-méme. Dbgen Zenji dit que contempler profondément
I'impermanence du monde ne consiste pas a inventer un concept auquel
il nous faudrait penser : c'est la Réalité Vraie qui se trouve la juste devant

nos yeux. L'impermanence n'est pas une idée.



Notre corps/esprit ne sont rien d'autre que I'impermanence-méme mais
nous ne le voyons pas vraiment. Nous la voyons plutdt comme un objet
distinct de nous. Nous ne voyons pas que nous sommes l'impermanence.
Nous sommes des bouddhas, aussi, apprenons a nous comporter comme
tel. Allons au-dela de nos idées auto-centrées, au-dela de ce qui nous
attire et de ce qui nous répulse pour que nos capacités naturelles
viennent a maturité et afin que notre nature véritable se manifeste.

<



18-06-2025

Uji : L'étre-temps - Maitre D6gen (Shébogenzb ch.20- extrait — 1240)

Traduit et commenté par maitre Okumura

Le terme Uji se compose de deux caracteres (kanji) : U qui signifie « étre »
et JI qui veut dire «le temps». D6gen Zenji lit « Uji» comme « étre
temps »; mais pour lui «ji » c'est aussi 'existence. Il dit I'étre et le temps
sont une méme chose. L'étre c'est le temps et le temps c'est |'étre.

Nous ne pouvons pas séparer le temps et |'étre.

C'est un point essentiel dans |'enseignent de maitre Dégen.

« Comme le temps de maintenant est le temps de toujours, chaque

étre-temps est sans exception le temps tout entier. Un étre-herbe et un
étre-forme sont tous deux le temps. L'entiereté des étres et du monde
existent dans le temps de chaque maintenant et de tous les maintenants.
Réflechissez : la, juste maintenant, y a-t-il ['entiereté des étres ou

I'entiereté du monde qui manquerait a votre temps présent ou non ?»

Uji, I'étre-temps, c'est chaque étre, vous et moi mais aussi I'entiereté du
monde et du temps. Lorsque nous nous asseyons en zazen, nNOus
manifestons cette réalité avec notre corps/esprit. Notre idée commune
est que le temps coule du passé vers le futur en passant par le présent.
Mais Dogen Zenji dit que si nous voyons le temps et I'étre avec les yeux
du Dharma, c'est a dire a travers zazen, alors chacune et chacun de nous,
tous les étres, sont la totalité du temps et de I'espace. Tout est connecté a
tout a travers le temps et I'espace : c'est 'interdépendance enseignée par
le Bouddha. Aussi, lorsque nous voyons une chose, nous voyons toutes
les choses. Cela inclus toutes les choses de la totalité de I'espace-temps
pas uniquement depuis notre naissance mais depuis le Big Bang.

Il n'y a pas de temps ni d'espace mais uniquement tout ce qui c'est passé
depuis lors ; et c'est réellement moi.



« Un étre-herbe et un étre-forme sont tous deux le temps » :

ici Dégen Zenji fait réference a tous les étres (animées et inanimés ) sans
exeption. Toute chose est le temps.

Au sein du moment présent de chacun(nes) d'entre nous, tous les étres a
travers I'espace-temps sont présents : tous les étres et les myriades de
phénomeénes sont la : y en a-t-il parmis eux qui n'existeraient pas au sein
de notre moment présent ?

A ce temps et a cet étre que manque-t-il ?

Rien, selon maitre D6gen. A chaque instant, tout est juste la avec chacune

et chacun de nous. Cette réalité est au-dela de notre pensée.




3-09-2025

Dai Hokke Ky6 Goshu : cing poemes sur le Soltra du Lotus - Dégen Zenji
Traduits du japonais et commentés par Okumura Réshi

Poeme n°1

yomo sugara
hinemosu ni nasu
nori no michi
mina kono kyd no
koe to kokoro to

De nuit comme de jour
Tout ce que nous faisons sur la Voie

Est le son et le coeur de ce Soltra

Le terme Hokke Kyd est une traduction abrégée du titre complet du
Sodltra du merveilleux Dharma de la Fleur de Lotus, Myéhé Renge Kyé
(Saddharma Pundarika SoUtra en sanskrit), mieux connu sous le nom de
« Soltra du Lotus ». Ce SoUltra est le plus important de I'école Tendai
dans laquelle maitre D6gen a été initiallement ordonné moine.

Il étudia durant quelques années dans cette tradition avant de pratiquer
le Zen. Plus tard dans sa vie, il citera souvent ce So(tra dans le
Shébbgenzd et dans d'autres écrits ; il s'y réfere en le qualifiant de « Roi
des Sodltras ». Il est dit qu'au moment de mourir, maitre Dégen récitait un
des chapitres du Sodtra du Lotus. Pour maitre D6gen, le SoUtra du Lotus
n'était pas seulement un texte bouddhique parmis d'autres ; pour lui,

« tout » ce que nous expérimentons est « /e son et le coeur » du SoUtra.
Dans le Bendéhé du Eihei Shingi, (le Modele pour pratiquer la Voie),
Dogen Zenji décrit la pratique quotidienne des moines dans leur lieu de
vie, le s6do.



Les journées commencent avec le zazen du matin et finissent avec le
zazen du soir. Cela signifie que la pratique ne commence pas quand les
moines se levent le matin pour finir quand il se couchent.

C'est ce que nous pourrions penser mais, méme dormir la nuit fait partie

de la pratique quotidienne. Tout ce qui est fait pour le Dharma est la

pratique de la Voie et est « /e son et le coeur de ce Sodtra ».




10-09-2025

Dai Hokke Ky6 Goshu : cing poemes sur le Soltra du Lotus - Dégen Zenji
Traduits du japonais et commentés par Okumura Réshi

Poeme n°2
tani ni hibiki
mine ni naku saru
taedae ni

tada kono kyé o
toku to koso kike

Dans la vallée
L'écho du bavardage des singes
sur le sommet de la montagne

Je les entends exposer le Sodtra de facon exquise

Dans la vallée, il y a le son continu de la riviere qui coule tel une musique
et sur les sommets des montagnes, le bavardage intermitent des singes.
Maitre D6gen écoute le chant de la riviere et le cri des singes comme s'ils
étaient le vrai et merveilleux Dharma. Depuis des temps anciens, les
singes des montagnes ont été considérés comme les messagés du dieu
gardien de la montagne. Ce poeme « waka » aurait été composé lorsque
Dbogen Zenji était encore un moine novice au monastere Tendai du mont
Hiei et qu'il étudiait le SoUtra du Lotus.

Lorsque je lis ces cing wakas a propos du Soltra du Lotus, ils me font
penser aux deux chapitres du Shébégenzd : Sansuikyd (Le soltra des
montagnes et des rivieres) ainsi qu'au Keisei Sanshoku (Les sons de la

vallée, les couleurs des montagnes).

Dans le fasicule du Shébogenzé intitulé Bukkyd, « Les Enseignements du
Bouddha », D6gen Zenji écrit :



« Le Sodtra dont je parle (= le Sodtra du Lotus) n'est rien d'autre que les
dix directions de ['univers entier. Il n'y a aucun temps ni aucun lieu qui ne
soit pas ce Sodtra. Le Soltra est écrit avec les mots de la réalité ultime et
avec ceux de la réalité relative ; les mots du domaine céleste, du domaine
des étres humains, du domaine des animaux et le domaine

des esprits combattants ,; les mots des cent herbes et des dix mille arbres.
Pour cette raison, toutes les choses longues, courtes, carrées ou rondes,
bleues, jaunes, rouges ou blanches qui sont majestueusement disposées
a travers l'entiereté du monde des dix directions sont toutes, sans
exception, les mots et les surfaces du Sodtra.

Nous les considérons comme ['agencement de la Grande Voie et nous les
regardons comme étant le Sodtra de la famille du Bouddha ».




17-09-2025

Dai Hokke Ky6 Goshu : cing poemes sur le Soltra du Lotus - Dégen Zenji
Traduits du japonais et commentés par Okumura Réshi

Poeme n°3

kono kyé no
kokoro o ureba
yononaka ni
uri kau koe mo
nori o toku kana

Saisissant le coeur de ce Sodtra
méme les voix de l'achat et de la vente
dans le monde
expose le Dharma

Ce poeme waka explique que non seulement les sons de la nature
exposent le Dharma mais également les voix des marchands sur la place
du marché exposent le Dharma. Dans ses commentaires du SoUtra du
Lotus, le patriarche chinois de |'école Tendai, Tiantai Zhiyi écrit :

« Tous les moyens d'existence et toute l'industrie du monde, sans
exception, ne different pas de la Réalité Ultime ».

De méme, dans le chapitre «Bodaisatta shishob6 » du Shobodgenzo,
maitre DOgen écrit :

« Lancer un bateau ou construire un pont est la pratique de dana
paramita (la vertu transcendante du don, de la générosité). Lorsque nous
étudions attentivement les moyens de faire un don, le fait de recevoir
notre corps et le fait d'abandonner notre corps sont des offrandes.
Gagner sa vie et gérer une entreprise sont, des le départ, rien d'autre que
des offrandes ».



D'apres certains commentaires, ce poéme exprime la signification d'un
kéan dans lequel le maitre chinois du chan Panshan Baoji s'éveilla en
entendant les propos d'un commercant sur la place d'un marché.

Dbogen Zeniji cite ce kdan dans le Eihei kéroku :

« Un jour, Baoji se promenait sur la place d'un marché et vit un client en
train d'acheter de la viande de porc. Baoji entendi le client dire au
boucher : « coupez moi en un bon morceau ». Alors, le boucher déposa
son couteau, croisa les mains sur sa poitrine et dit : « Monsieur, lequel de

ces morceaux ne serait-il pas bon ? » A ces mots, Baoji s'éveilla ».

Je demande toutefois si, a notre époque moderne, les nombreuses
sollicitations mediatiques qui stimulent nos désirs et notre avidité,

exposent encore le Dharma....

AR % Gt n wak
'NN AN Sl
QN .\“ T
\%g

NPT

/ /;



24-09-2025

Dai Hokke Ky6 Goshu : cing poemes sur le Sodtra du Lotus - Dégen Zenji

Traduits du japonais et commentés par Okumura Réshi

Poeme n°4

mine no iro
tani no hibiki mo
mina nagara
waga Shakamuni no

koe to sugata to

Les couleurs des sommets montagneux
et les échos de la riviere au fond de la vallée
tous, tels qu'ils sont
ne sont autres

que la voix et I''mage de mon Shakyamuni

« Mon Shakyamuni » est une traduction littérale de |'expression utilisée

par maitre Dogen « waga Shakamuni». Il y exprime l'unité du Soi et de

Shakyamuni, en I'occurence I'Unité avec le Corps de la Loi de Shakyamuni

c'est a dire H6shin, le Dharmakaya. H6shin est le réseau tout entier de

I'interdépendance, ce que Dbgen Zenji appele aussi « Zenki », la fonction

totale.

Etant plus jeune, lorsque que je devais faire face a des difficultés et

particulierement quand j'étais au prise avec des émotions négatives,

J'essaiais de me promener dans la nature et d'écouter le son de la riviere

ou le bruit des vagues de I'océan, le souffle du vent ou le chant des

oiseaux.



Dans le fasicule Keisei Sanshoku du Shobogenzb « Les sons de la vallée,
les couleurs des montagnes », maitre D6gen écrit :

« Lorsque nous pratiquons vraiment, les sons et les couleurs de la vallée
et les sons et les couleurs des montagnes n'entravent jamais les quatre-
vint quatre mille versets. Quand nous ne regrettons pas notre renommeée,
nos profits et notre corps/esprit, les vallées et les montagnes de méme,
n'hésitent pas a exposer le Dharma »,

Le chapitre 19 du So(tra du Lotus « Les bienfaits du maitre de la Loi » dit
que lorsque les disciples acceptent, embrassent et exposent le Soltra du
Lotus, ils recoivent de nombreuses bénédictions et leurs six sens sont
tous purifiés. Quand nos yeux et nos oreilles sont libres des trois poisons
de l'avidité, de la colere et de l'ignorance, les sons et les couleurs des

montagnes et des vallées se révelent tels qu'ils sont.




1-10-2025

Dai Hokke Ky6 Goshu : cing poemes sur le Soltra du Lotus - Dégen Zenji
Traduits du japonais et commentés par Okumura Réshi

Poeme n°5

dare totemo
hikage no koma wa
kirawanu o
nori no michi uru
hito zo sukunaki

Bien que personne ne puisse distancer
le cheval du soleil
ceux qui atteignent la Voie

sont rares

« Hikage no koma » signifie « cheval du soleil ». Le cheval est le coursier le
plus rapide et le soleil symbolise ici le temps qui passe. Le temps gallope
a vive allure comme un cheval. Cette expression suggere la rapidité de
I'impermanence (=du changement des choses).

Au chapitre 22 du Tchouang Tseu, nous pouvons lire :

« Une vie humaine entre le Ciel et la Terre est semblable au passage d'un
cheval blanc vu a travers la crevasse d'un mur ».

Nous ne pouvons pas éviter I'impermanence mais cela ne doit pas étre vu
de facon négative.

Dans le chapitre /nmo du Shébbgenzd, « 'Ainsité » D6gen Zeniji écrit :

« Méme ce corps, nous ne le possédons pas. Notre vie change a travers
le passage du temps et nous ne pouvons pas l'arréter ne fusse qu'un seul
instant. Ou sont donc passées nos joues roses (de bébé) ?

Méme si nous les cherchons, nous n'en trouvons plus aucune trace.



Lorsque nous contemplons attentivement (les choses), nous comprenons
qu'il y a beaucoup de choses du passé que nous ne verrons plus jamais.

Le coeur rouge et sincere ne reste pas non plus, petit a petit, il va et il
vient. Méme s'il il y a de la sincérité, il ne stagne pas dans les limites du
soi individuel et ego-centré. Bien qu'il en soit ainsi, il y en a qui engendre
'esprit d'éveil sans raison particuliere. A partir du moment ou nous avons
généré l'esprit d'éveil, nous nous débarassons de tout ce avec quoi nous
Jouons. Nous cherchons a entendre ce que nous n'avons encore jamais
entendu et nous cherchons a vérifier ce que nous n'avons encore jamais
vérifié. Toutes ces choses ne sont pas simplement nos activités

personnelles ».




8-10-2025

Shobogenzo Tsuky : La Lune — Maitre Dégen

Traduit du japonais et commenté par Okumura Réshi

Tout au long de I'histoire du bouddhisme, I'image de la lune qui se reflete
dans l'eau a été utilisée en tant qu'analogie pour illustrer le principe de la
Vacuité. Cette image apparait relativement tot dans les écritures
bouddhiques de I'iInde ancienne. En voici un exemple : dans ce passage
du Vimalakirti Nirdesha SoUtra, Vimalakirti s'adresse a Upali, un disciple
du Bouddha::

« Révérend Upali, toutes les choses sont sans production, sans
destruction et sans durée. Telles des illusions magiques, des nuages, des
rayons de lumiere, toutes les choses sont évanescentes, elles ne
demeurent pas méme un instant. Toutes les choses sont comme des
réves, des hallucinations, des visions iréelles. Elles sont comme des reflets
de la lune dans l'eau et comme des reflets dans un miroir ; elles naissent

d'une construction mentale ».



« Le reflet de la lune dans 'eau » est une image de la Vacuité de tous les
étres (et de tous les phénomenes, de toutes les choses). Les étres n'ont
pas de « Soi », pas de nature (intrinseque), c'est pourquoi ils sont
insaisisables et transitoirs. Les étres ne naissent pas, pas plus qu'ils ne
périssent. Le maitre zen Daoxin écrit (dans le Lengga shizi ji) :

« De jour comme de nuit, que vous soyez en marche, debouts, assis ou
couchés, si vous contemplez toujours de cette fagon, vous saurez (vous
connaitrez) que votre corps est comme le reflet de la lune dans I'eau, une
Image dans un miroir, un mirage, un écho dans une vallée vide. Vous ne
pouvez pas dire que c'est un étre (U ) parceque, méme si vous essayez,
Vous ne pouvez pas saisir sa substance. Vous ne pouvez pas dire que c'est

un non-étre (MU ) parcequ'il est clairement la, devant vos yeux ».

Dogen Zenji se sert de I'analogie du « reflet de la lune dans I'eau » qu'il
trouve dans les écritures bouddhistes mais il ne I'utilise pas uniquement
pour illustrer la Vacuité de toutes choses et de notre propre personne.
Dans le fascicule « Tsuki », la lune, il I'utilise également pour exprimer

« La Fonction totale » dont il parle dans le Shobogenzé Zenki

( Voir kusens du 5-02-2025 au 5-06-2025)

Zenki, « la fonction totale » décrit le mouvement dynamique de
I'Interdépendance des phénomenes qui inclut aussi bien le Soi (Jikd) que
I'ensemble de tous les dharmas, Danpo (= tous les phénomenes).

<z



15-10-2025
Shobogenz6 Tsuky : La Lune — Maitre Dogen
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

Shakyamuni Bouddha dit :

« Le vrai Corps de la Loi ( Hoéshin — Dharmakédya ) est comme ['espace
vide. Répondant aux choses, il manifeste sa forme. C'est comme le reflet
de la lune dans l'eau »( Kon Kbmyo Kyé — Sodtra de la Lumiere Dorée )
L'ainsité de « c'est comme le reflet de la lune dans I'eau » est eau/lune.
C'est I'eau-ainsi, la lune-ainsi, I'ainsi-milieu, le milieu-ainsi.

« Ainsi » ne veut pas dire « étre comme ».

L'ainsité est « ceci » ( = est toute chose concrete = Ku soku ze shiki).

Le caractere chinois chu*signifie milieu comme dans « la Voie du Milieu »
qui est le fondement de la philosophie de Nagarjuna ( le Madhyamika).
C'est aussi un des enseignements centraux de I'école Tendai dans
laquelle maitre D6gen a étudié avant d'étudier le Zen.

Dans le Madhyamika Karika, les Stances de la Voie du Milieu, Nagarjuna
expose les Deux Vérités qui forment la base de sa philosophie a savoir : la
verité absolue et |a vérité relative. Nagarjuna écrit :

« L'enseignement du Dharma dispensé par les bouddhas se fonde sur
deux vérités : nomément, la vérité relative ( mondaine ) et la vérité
absolue (supra-mondaine). Ceux qui ne connaissent pas la distinction
entre ces deux vérités ne peuvent pas comprendre la nature profonde de
I'enseignement du Bouddha. Sans s'appuier sur les pratiques
quotidiennes ( = Shiki, la vérité mondaine, relative), la vérité absolue

( Ku ) ne peut pas étre exprimée. Sans approcher la vérité absolue,

le Nirvana ne peut pas étre atteint ». ( Madhyamika Karika ch24 -stances
8910). Etplusloin:

« Nous déclarons que la coproduction interdépendante n'est autre que
la Vacuité ( Sanyata ). C'est un nom provisoir ( une convention, une
meétaphore ) qui désigne la Voie du Milieu »

( Madhyédmika Karika ch24-stance 18).



« Stnyata», la Vacuité est la vérité absolue: c'est a dire au-dela du
monde relatif des concepts et des catégories. Un « nom provisoir» est ce
que nous utilisons pour tenter de saisir la réalité ultime au travers des
mots et des concepts : c'est la réalité conventionnelle.

La Voie du Milieu, c'est voir la Realité selon ces deux points de vue sans
s'adosser a |I'un des deux uniquement. La vérité de la Voie du Milieu
consiste a voir la réalité vraie de tous les étres ( animés et inanimés ) a
partir de ces deux dimensions : la vacuité de toute chose (il n'y a pas) et
I'existence de toute chose en tant que phénomene temporaire (ily a).

Dans ce passage du Shobégenzd Tsuky, la lune, maitre Dogen nous dit
que « le reflet de la lune dans I'eau » n'est pas seulement un symbole de
la Vacuité de tous les étres et de notre propre corps ou encore une
métaphore du Dharmakaya, le Corps de la Loi qui se manifeste au sein de
chaque phénomene, mais c'est aussi la réalité vraie de la Voie du Milieu.
Dogen Zenji cherche ici a nous montrer que notre pratique de la Voie du
Bouddha se fonde sur ces deux Vérités de la Voie Médiane mais qu'elle
les transcende dans notre vie de tous les jours (=unité du phénomeénal et
de I'Absolu).

* Chu : le milieu, a l'intérieur de.., au centre de..



29-10-2025

Shobogenzé Tsuky : La Lune — Maitre Dogen
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

Le maitre Zen Banzan Hoéshaku dit :

Le cercle parfait de la lune/esprit est seul
Sa lumiere avale les dix-mille choses
la lumiere n'illumine pas les objets ; les objets n'existent pas non plus
La lumiere et les objets cessent d'exister
Qu'est-ce que c'est ?

Un ancien Bouddha dit : « I'esprit-un est tous les phénomenes et tous les
phénomenes sont l'esprit-un. C'est pourquoi l'esprit est toute les choses.
Toute les choses sont ['esprit. Parceque l'esprit est la lune, la lune est la
lune. Parceque toutes les choses qui sont l'esprit sont toutes sans
exeption la lune, I'Univers entier est la lune entiere. Au sein du « avant et
apres trois et trois » dans les dix-mille ans d'un moment, lequel d'entre-
eux ne serait pas la lune ? Bouddha au visage de soleil et Bouddha au
visage de lune qui sont notre corps, notre esprit et tout ce qui nous
entoure, sont tous au sein de la lune. Aller et venir au sein du cycle de la
vie et de la mort sont tout deux au sein de la lune. Le monde des dix
directions est le haut et le bas, la gauche et la droite de la lune.

Les activités présentes de notre vie de tous les jours sont les centaines
d'herbes qui brillent au sein de la lune ainsi que l'esprit des maitres

ancestraux qui brillent au sein de la lune ».

Dans ce poeme de maitre Hoshaku, la lune est le Soi (Jikd) et il illumine
tous les étres et tous les phénomenes : c'est l'interconnexion et

« la fonction totale » ( Zenki) du Soi et de l'infinité des choses.



« L'esprit-un est tous les phénomenes et tous les phénomenes sont

I'esprit-un. C'est pourquoi ['esprit est toute les choses ».

L'esprit dont il est ici question n'est pas l'esprit tel qu'on I'entend en
psychologie. Mon maitre, Uchiyama Réshi disait de cet esprit qu'il est

« la réalité de notre vie ». La réalité de notre existence, c'est qu'elle est
connectée a tous les étres et qu'elle est au-dela de la séparation entre le
Soi et les autres. Au travers de notre pensée dualiste, nous séparons notre
Soi des autres. Lorsque nous nous libérons de ce point de vue dualiste
(quand nous «ouvrons la main de la pensée » comme disait maitre
Uchiyama), nous voyons que nous faisons partie du réseau de
I'interdépendance universelle et que nous sommes reliés a la totalité des
étres et des phénomeénes. Uchiyama R&shi appelait cette unité du Soi et
de la totalité des existences « le Soi originel » ou « le Soi Universel » (Jikd).
C'est cette réalité qui se manifeste dans notre pratique de zazen.

C'est la lune dont parle maitre Dogen dans ce chapitre « Tsuki ».

« la lumiere n'illumine pas les objets , les objets n'existent pas non plus

La lumiére et les objets cessent d'exister ».

La lumiere de la lune avale toute chose et toutes les choses disparaissent
pour devenir une partie du Soi; le contenu du Soi. Il n'y a pas d'objet a
illuminer parceque 'Univers entier devient la lumiere de la lune.

Le corps tout entier du Soi est la lune tout entiere ; tous les phénomenes
sont la lune entiere. Nous naissons, vivons et mourrons au sein de la lune.

Nos activités ordinaires ainsi que notre quotidien deviennent la lune.

P



5-11-2025

Shobogenzé Tsuky : La Lune — Maitre Dogen
Traduit du japonais et commenté par Okumura Roshi

Dans le chapitre Genjékéan du Shébbgenzd, maitre Dogen utilise

également l'image de la lune et de son reflet dans |'eau. Il écrit :

« Lorsqu'une personne atteint la réalisation, c'est comme la lune qui se
reflete sur l'eau. La lune ne se mouille jamais, I'eau n'est jamais troublée.
Bien que ce soit une vaste et grande lumiere, elle se reflete sur un petit
plan d'eau. La lune entiere et méme le ciel entier se refletent tous deux
dans une goutte de rosée posée sur un brin d'herbe ou sur une simple et
toute petite goutte d'eau. Tout comme la lune ne fait pas de trou dans
l'eau, La réalisation ne détruit pas la personne. Tout comme une goutte
de rosée n'obstrue pas la lumiere de la lune venant du ciel, la personne
n‘obstrue pas la réalisation ».

Ici, la goutte d'eau est le Soi et la lune est « les dix-mille phénomenes ».
Nous devons garder a I'esprit que le Soi est un noeud dans le filet de
I'interdépendance entre l'infinité des choses ( = le filet d'Indra).

Sans une relation entre l'infinité des choses et le Soi, il n'y a pas de Soi :
c'est cette relation en tant que tel qui est le Soi.

Comme le dit maitre H6shaku dans son poéme::

« Le Soi avale l'infinité des choses et I'infinité des choses avale le Soi ».

Mais, quelle est cette chose qui est avalée a la fois par le Soi et l'infinité
des phénomenes ? C'est toutes les gouttes d'eau, aussi petites
soient-elles : peu importe leur taille, la lune se reflete dans chacune d'elle.



Maitre D6gen a écrit un poeme waka intitulé « impermanence »

A quoi ressemble ce monde ?
Comme un oiseau aquatique qui secoue son bec
sur chaque goutte d'eau
se reflete la lune

L'oiseau aquatique plonge dans l'eau et, en ressortant de [|'étang, il
secoue son bec. Des petites gouttes d'eau se dispersent dans |'air pour
retomber sur la surface du |'étang. En se dispersant, chaque goutte d'eau,
méme si elle n'existe qu'une seconde a peine, reflete la lune

Tel est notre vie: celle-ci est aussi fragile et éphemere que cette goutte
d'eau mais la lumiére sans limite et éternelle de la lune s'y refléte
completement. Notre vie est a l'intersection de I'impermanence et de
I'éternité, au croisement de l'individuel et de I'universel.

L'immensité de la lumiere de la lune ne détruit pas la goutte d'eau, pas
plus que la petite goutte d'eau empéche la lune de s'y refleter.

Lorsque Db&gen Zenji parle de I'évell, il ne parle pas d'une expérience
ponctelle, qui n'adviendrait qu'une fois. Pour lui, il s'agit de s'éveiller a la
tres ordinaire réalité de notre petitesse, de notre impermanence et de
notre égocentrisme au sein méme du réseau de l'interdépendance dans
lequel nous vivons. Ce filet de I'interdépendance si vaste et sans limite

s'étend bien au-dela de toute dualité.




19-11-2025

Sansuiky6 de maitre D6gen : le Soltra des montagnes et des rivieres
Traduit du japonais et commenté par maitre Okumura (extrait)

« L'eau n'est ni forte ni fragile, ni mouillée ni seche, ni en mouvement ni
immobile, ni froide ni chaude, ni étre ni non-étre, ni illusion ni éveil.
Gelée, elle est plus dure que le diamant : qui pourrait la casser ?

Fondue, elle est plus douce que le lait : qui pourrait la casser 7 »

Parfois I'eau bouge, parfois non. La glace du pdéle Nord et du pdle Sud
existe depuis des millions d'années, pourtant elle pourrait fondre si le
climat devait globalement changer. « Ni étre ni non-étre » fait référence a
la forme et a la vacuité. Il n'y a rien de tel que nous puissions appeler

«de l'eau»: c'est seulement une agrégation de deux atomes
d'hydrogene et d'un atome d'oxygene. Tout comme une bulle d'eau est
un événement au sein de l'interaction entre l'air et |'eau, I'eau est un
événement au sein duquel I'hydrogéne et I'oxygéne interagissent.

Il n'y a pas d'entité fixe et permanente appelée « eau ».

Cependant, nous ne pouvons pas dire que la bulle n'est pas la, ou que
I'eau n'est pas la. En tant qu'événement, chacune des deux est la : c'est la
vacuité. « Ni illusion ni éveil ». Bien s(r, cela ne concerne pas uniquement
I'eau mais aussi nous-méme et toute chose. Nous sommes au-dela de
cette dualité. D6gen Zenji nous montre la Voie du Milieu qui se trouve
au-dela de la dualité. C'est ce qu'exprime le Soltra du Cceur, le Hannya
Shingy6 : « Tous les phénoménes ont pour caractéristique la vacuité, ils
n'apparaissent ni ne disparaissent, ils ne sont ni purs ni souillés, ils
n'augmentent ni ne diminuent ».

« Gelée, I'eau est plus dure que le diamant, qui pourrait la casser ?»
Comme dans le titre du Soltra du Diamant, ici, « diamant » fait référence
a la sagesse Prdjna que rien ne peut détruire. Mais « Fondue, 'eau est
plus douce que le lait » |a, c'est la compassion qui nourrit chaque étre,

qui nourrit tous les étres.

00000



3-12-2025

Sansuiky6 de maitre Dogen : le Solitra des montagnes et des rivieres
Traduit du japonais et commenté par maitre Okumura (extrait)

« Depuis le lointain passé jusqu'au lointain présent, les montagnes ont

été la demeure des grands sages ».

L'expression « depuis le lointain passé jusqu'au lointain présent »

est destinée a transmettre le dépassement du passé et du présent.

Ici, D6gen Zenji parle de transcender le moment présent et |'éternité.
Cette intersection entre le moment présent et |'éternité est le lieu ou

tous les bouddhas, (tous les évelillés) demeurent : ce sont les montagnes

et les rivieres.

« Les évelllés et les sages ont tous fait des montagnes leur propre

chambre, leur propre corps et leurs propre esprit ».

Pour les bouddhas et les sages, les montagnes sont leur demeure mais
aussi leur corp et leurs esprit. Les sages sont les montagnes.

« Et a travers ces éveillés et ces sages, les montagnes sont apparues ».

Les bouddhas et les éveillés ont vécu au sein des montagnes et ont
manifesté la réalité ultime des montagnes a travers leur pratique. En
disant « les montagnes sont apparues », Dégen Zenji parle de la facon
dont certaines personnes actualisent les vertus des montagnes et des
rivieres a travers leurs propres vies ( La Sagesse de I'Univers prend forme
ici et maintenant a travers notre zazen qui en est |'actualisation et I'intime
expression; il n'y a pas de séparation entre zazen et la Sagesse de

I'Univers ).

<z



10-12-2025

Sansuiky6 de maitre Dogen : le Solitra des montagnes et des rivieres
Traduit du japonais et commenté par maitre Okumura (extrait)

« De nombreux sages sont entrés dans les montagnes mais depuis qu'ils
y sont entrés, personne n'en a jamais vu un seul d'entre eux.
Il y a seulement I'expression de la vie en montagne : il ne reste aucune

trace de ceux qui y sont entrés ».

Une fois que les sages et les bouddhas sont entrés dans les montagnes,
ils disparaissent en devenant Un avec les montagnes. Les montagnes
signifie le réseau de l'interdépendance (des étres et des phénomenes),

le filet d'Indra. Les éveillés, les sages sont devenus un des nceuds de ce
filet : ils sont devenus les montagnes. Lorsque Dogen Zenji écrit :

« Il ne reste aucune trace de ceux qui y sont entrés », il fait référence a ce
que disait maitre Dongshan a propos de la Voie des oiseaux : chaque
année, les oiseaux migrateurs savent ou ils vont mais les humains ne
peuvent pas voir leurs traces (dans le ciel). Méme si nous ne voyons pas la
trace de leur trajet, les oiseaux (eux) la connaissent. Quand les maitres
Zen qui sont entrés dans les montagnes sont devenus les montagnes,
leurs vies égocentriques et leurs consciences karmiques ont disparut
parce qu'ils se sont mélangés aux montagnes.

Seule, la trace sans trace de leur vie en montagne subsiste.

« La vie a la montagne », qui veut dire étre en unité avec les bouddhas n'a
rien d'abstrait mais c'est simplement les activités de la vie quotidienne.
Un bouddha puise de I'eau, ramasse du bois, il prépare les repas qu'il
prend dans les Ory&kis (les bols pour les repas), ensuite, il lave ses
Oryokis : ce style de vie est « la vie a la montagne ». Si nous aimons la vie
a la montagne, méme si aucune trace ne reste, nous pouvons cependant

voir les traces de la facon dont les maitres (les sages) vivaient.



« Les sommets et les yeux des montagnes sont completement différents
selon que nous sommes dans le monde en train de contempler les
montagnes, ou que nous sommes dans les montagnes en train de

rencontrer les montagnes ».

Ici, D6gen Zenji parle de la différence entre voir les montagnes depuis la
ville et les voir depuis le sein des montagnes. Dans le fasicule « Uji »
(I'étre-temps) il dit que nous devrions entrer directement dans les
montagnes et voir leur mille sommets depuis l'intérieure. D6gen Zen;ji dit
qu'il n'y a pas de lieu tel que |'extérieure des montagnes : nous sommes
toutes et tous au sein méme des montagnes. Et pourtant jusqu'a ce que
nous nous éveillons a cette réalité, nous imaginons que nous sommes
des observateurs extérieurs. D6gen Zenji dit que si nous n'avons pas

« les yeux » (du Dharma) pour voir les montagnes alors, nous sommes a
I'extérieur. A la fin, il n'y a pas de frontiere entre les montagnes et le
monde : le monde fait partie des montagnes. Entrer dans les montagnes
signifie commencer a pratiquer, engendrer I'esprit d'éveil, recevoir les
préceptes du bodhisattva, étudier les enseigements du Bouddha,
pratiquer zazen et accomplir toutes les activités de notre vie, jour apres
jour. C'est voir les montagnes de l'intérieure. Dégen Zenji nous
demande d'entrer directement dans les montagnes et d'y vivre.

Il n'y a rien de spécial dans la pratique : une fois que nous sommes entrés
dans les montagnes, elles n'ont rien de spécial; cependant les
montagnes que nous voyons alors sont complétement différentes.




Matinée zazen du 13 décembre 2025 — J6dé E
Samyuktagama Soutra

Ainsi ai-je entendu.

Une fois, le Bouddha demeurait a Rajagriha sur le Mont des Vautours,
dans le bois des bambous Karanda.

Alors, I'étudiant brahmane Vatsa se rendit a I'endroit ou se trouvait le
Bouddha. Il s'assied sur le cOté et dit :

« Gautama, en tous les étres, y a-t-il un soi ? »

Le Bouddha garda le silence et ne répondit pas.

Vatsa insiste : « C'est donc qu'il n'y a pas de soi ? »

A nouveau, le Bouddha ne répondit pas.

Alors, Vatsa fit cette réflexion: «J'ai intérrogé le religieux Gautama
plusieurs fois sur ce sujet mais il garde le silence, il ne sait pas quoi
repondre ».

Ananda qui était présent avait écouté cet échange de paroles et il dit au
Bouddha : « Honoré du Monde, pourquoi ne réponds-tu pas a la question
de Vatsa ? Si tu ne réponds pas, il va se dire « le Bouddha ne sais pas quoi
répondre » ; cela ne va-t-il pas le renforcer dans ses vues fausses ? »
L'Eveillé dit alors a Ananda : « Dans le passé, n'ais-je pas enseigné dans
tous mes discours qu'il n'y a pas de soi ? Puisqu'il n'y a pas de soi, si je
répondais a sa question, j'irais contre le principe méme de la Voie.

Et pourquoi ? Parce que s'il n'y a pas de soi au sein des phénomenes, a
propos de quel soi pourrais-je lui répondre ? Si je lui répondais, je ne
pourrais que le renforcer dans ses doutes : si je disais qu'il y a un soi, je
tomberais dans la conception éternaliste et si je disais qu'il n'y a pas de
soi, je tomberais dans la vue nihiliste. Quand le Bouddha enseigne la Lo,
il écarte les deux extremes et se conforme a la Voie du Milieu. Puisque les
phénomenes disparaissent, il ne durent pas mais puisqu'il y a continuité,
ils ne sont pas anéantis. C'est a cause de ceci qu'il y a cela, c'est parce que
ceci nait que cela nait et c'est parce que ceci ne nait pas que cela ne nait
pas non plus.



C'est a cause de l'ignorance qu'il y a les formations karmiques, a cause
des formations karmiques qu'il y a la conscience, a cause de la conscience
quil 'y a l'ensemble physique/mental, a cause de I'ensemble
physique/mental qu'il y a les six domaines des sens, a cause des six
domaines des sens qu'il y a le contact, a cause du contact qu'il y a la
sensation, a cause de la sensation qu'il y a la soif, a cause de la soif qu'il y
a la volonté de saisir, a cause de la volonté de saisir qu'il y a le devenir, a
cause du devenir qu'il y a la naissance, a cause de la naissance qu'il y a la
vieillesse et la mort ainsi que le chagrin, la peine, la douleur, le regret et
toute la masse des souffrances.

A cause de l'extinction de l'ignorance, les formations karmiques
s'éteignent, quand les formations karmiques s'éteignent, la conscience
s'éteint, quand la conscience s'éteint, I'ensemble physique/mental
s'éteint, quand I'ensemble physique/mental s'éteint, les six domaines des
sens s'éteignent, quand les six domaines des sens s'éteignent, le contact
s'éteint, quand le contact s'éteint, la sensation s'éteint, quand la
sensation s'éteint, la soif s'éteint, quand la soif s'éteint, la volonté de saisir
s'éteint, quand la volonté de saisir s'éteint, le devenir s'éteint, quand le
devenir s'éteint, la naissance s'éteint, quand la naissance s'éteint, la
vieillesse et la mort s'éteignent ainsi que le chagrin, la peine, la douleur, le
regret et toute la masse des souffrances s'éteint ».

Lorsque le Bouddha eut dit cela, les moines, ayant entendu ce que le
Bouddha avait enseigné, le recurent avec joie et le mirent en pratique.



